# **XPONIKAJIIJAI**

ΟΡΓΑΝΟΝ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

ΤΕΥΧΟΣ 24 • ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 1979 • ΚΙΣΛΕΒ 5740



ויקח ה' אלקים את האדם וינחהו כגן עדן לעבדה ולשמרה

«Καί ἔλαβε Κύριος ὁ Θεός τόν ᾿Αδάμ καί ἔθεσε αὐτόν ἐν τῷ κή πῷ τῆς ἹΕδέμ διά νά ἐργάζηται αὐτόν καί νά φυλάττη αὐτόν» (Γεν. 2 : 15).

# Ο ΔΡΟΜΟΣ ΠΡΟΣ ΤΗ ΘΡΗΣΚΕΙΑ

Σ' ΑΥΤΟ τό τεῦχος τοῦ περιοδικοῦ μας δημοσιεύονται, μεταξύ τῶν ἄλλων, δύο ἄρθρα πού ἀναφέρονται στίς σχέσεις Ἑλλήνων καί Ἰου-δαίων κατά τήν ἀρχαιότητα.

ΦΟΡΕΙΣ ἐνός μεγάλου καί άξεπέραστου πολιτισμοῦ οἱ ελληνες καί δυναμικοί κυρίαρχοι γειτονικῆς περιοχῆς οἱ Ἰουδαῖοι δέν μπορεῖ παρά νά ἦρθαν σέ ἐπαφή: νά συνεργάστηκαν, νά διαφώνησαν, νά βάδισαν μαζί ἤ καί χωριστά, μέ μιά λέξη νά ἀλληλοεπηρεάστηκαν.

ΥΠΗΡΞΑΝ, ὅμως, καί Ἑβραῖοι πού ἔζησαν μέσα στήν ἐλληνική ἐπικράτεια. Τό ἔνα ἀπό τά ἄρθρα πού δημοσιεύονται ἀναφέρεται, ἀκριβῶς, στούς Ἑβραίους τῆς Σπάρτης.

ΜΕ ΔΙΑΦΟΡΕΤΙΚΗ ἀπό τούς ελληνες θρησκεία — τήν ἐποχή πρίν καί μετά τό Χριστό — οἱ Ἑβραῖοι ἦταν φυσικό νά διαμορφώσουν τό δικό τους τρόπο ζωῆς, τά δικά τους ἤθη καί ἔθιμα, τό δικό τους πνεῦμα. Αὐτό δέν συνέβη μόνο στήν Ἑλλάδα, στήν ἀρχαιότητα. Συνέβη σ΄ ὅλες τίς χῶρες, ὅπου ἔζησαν καί ζοῦν Ἑβραῖοι, ἀνεξάρτητα ἄν ἔφτασαν ἐκεῖ ὕστερα ἀπό διωγμούς ἤ μέ τή δική τους θέληση.

ΣΤΗ ΜΑΚΡΟΧΡΟΝΗ αὐτή διαβίωση, πού διαρκεῖ περίπου 40 αἰῶνες, οἱ Ἑβραῖοι ἔγιναν ἰσότιμοι πολίτες τῶν διαφόρων χωρῶν. Μὲ τὰ ἴδια δικαιώματα καὶ τίς ἴδιες ὑποχρεώσεις τοῦ κάθε πολίτη. Συγχωνεύτηκαν στήν κοινωνική, οἰκονομική, πολιτιστική καὶ πολιτική ζωή αὐτῶν τῶν χωρῶν, ἔγιναν ἕνα. Κράτησαν μόνο χωριστά τίς ἐπιταγές τῆς δικῆς τους θρησκείας.

ΑΥΤΗ Η ΕΜΜΟΝΗ τῶν Ἰουδαίων στή θρησκεία τους δέν εἶναι κάττι πού εἶναι μεμπτό. Δέν εἶναι κάτι γιά τό ὁποῖο μποροῦν νά κατηγορηθοῦν. Σέ περιόδους θρησκευτικῆς ἐλευθερίας κι ἀνεξιθρησκείας, ὅπου οἱ ὀπαδοί τῆς κάθε θρησκείας τυγχάνουν σεβασμοῦ καί προστασίας, ἡ πίστη τῶν Ἑβραίων στίς θρησκευτικές τους πεποιθήσεις καί δόγματα εἶναι κάτι, νομίζουμε, πού μᾶς τιμᾶ.

ΤΟ ΟΤΙ ἐπί σειρά αΙώνων — πάρ' ὅλους τούς θρησκευτικούς καί φυλετικούς διωγμούς, τίς ταλαιπωρίες, τίς ἐξοντώσεις, τούς κατατρεγμούς — παραμένουμε πιστοί στή θρησκεία μας, τή θρησκεία τοῦ Ἐνός καί Μοναδικοῦ Θεοῦ, εἶναι κάτι γιά τό ὁποῖο, ἐμεῖς τουλάχιστον, αἰσθανόμαστε περήφανοι.

ΣΕ ΜΙΑ, μάλιστα, ἐποχή κρίσεως τοῦ θρησκευτικοῦ συναισθήματος, ἡ δική μας ἀμετακίνητη πίστη εἶναι κάτι πού νομίζουμε ὅτι βοηθᾶ καί παρακινεῖ τήν ἀνθρωπότητα νά ξαναβρεῖ τό δρόμο τοῦ θρησκευομένου ἀνθρώπου, πρός τήν ὁποιαδήποτε θρησκεία.



Άπό τήν ἔναρξη τῶν ἐργασιῶν τῆς Συνδιασκέψεως.

# ΔΕΥΤΈΡΑ ΑΚΑΔΗΜΑΪΚΗ ΣΥΝΔΙΑΣΚΕΨΗ ΜΕΤΑΞΥ ΘΕΟΛΟΓΩΝ ΤΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΟΥ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ ΚΑΙ ΕΚΠΡΟΣΩΠΩΝ ΤΟΥ ΙΟΥΔΑΪΣΜΟΥ

Θεολόγοι τῆς Ὁρθοδόξου Ἐκκλησίας καί ἐκπρόσωποι τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ συναντήθηκαν στό Βουκουρέστι, 29 - 31 Ὀκτωβρίου 1979, γιά μιά ἀκαδημαϊκή θεολογική συνδιάσκεψη. Ἡ συνάντηση ἔλαβε χώρα ὑπό τήν αίγίδα τοῦ Πατριάρχου τῆς Ρουμανικῆς Ὀρθοδόξου Ἐκκλησίας καί τοῦ Ὠρχιραββίνου Ρουμανίας. Ἡ συνάντηση αὐτή ἀποτελοῦσε τή συνέχιση τῆς συναντήσεως τῆς Λουκέρνης, Μάρτιος 1977, κατά τήν ὁποία εἶχε ἀποφασισθεῖ ἡ ἔναρξη μιᾶς σειρᾶς παρομοίων συνδιασκέψεων.

'Η συνάντηση τοῦ Βουκουρεστίου ἦλθε σάν ἀποτέλεσμα τῶν κοινῶν προσπαθειῶν τοῦ 'Ορθοδόξου Κέντρου τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου Κωνσταντινουπόλεως στό Chambesy (Ἑλβετία) καί τῆς Διεθνοῦς

Ιουδαϊκής Ἐπιτροπής γιά τίς Διαθρησκευτικές Συνδιαλαγές, (Δ.Ι.Ε.Δ.Σ.).

Οἱ Ὁρθόδοξοι συμμετασχόντες ἦσαν ἀπό τή Ρουμανία, Βουλγαρία, Ἑλλάδα, Κύπρο, Γαλλία, καί Ἑλβετία. Οἱ Ἱσραηλίτες συμμετασχόντες ἦσαν ἀπό τό Ἱσραήλ, Ρουμανία, Ἑλβετία, Ἑλλάδα, Γαλλία καί Ἡνωμένες Πολιτεῖες Ἡμερικῆς. Τό θέμα τῆς συνδιασκέψεως ἦταν: «Παράδοση καί Κοινότης στόν Ἰουδαϊσμό καί τήν Ὁρθόδοξο Ἐκκλησία». Τῶν συνεδριάσεων προήδρευσαν ὁ Σεβασμιώτατος Μητροπολίτης Τρανουπόλεως Δαμασκηνός, διευθυντής τοῦ Ὁρθοδόξου Κέντρου τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου καί ὁ καθηγητής Shemaryahu Talmon, τοῦ Ἑβραϊκοῦ Πανεπιστημίου τῆς Ἱερουσαλήμ, Πρόεδρος τῆς Δ.Ι.Ε.Δ.Σ.

Ή Α.Π. ὁ Πατριάρχης τῆς Ρουμανικῆς Ὁρθοδόξου Ἑκκλησίας καί ἡ Α.Ε. ὁ Ἡρχιραββῖνος τῆς Ρουμανίας παρέθεσαν δεξιώσεις πρός τιμήν τῶν συμμετασχόντων στό Πατριαρχικό Μέγαρο καί τό Ἱσραηλιτικό Κοι-

νοτικό Κέντρο ἀντιστοίχως.

#### ΑΚΑΔΗΜΑΪΚΗ ΣΥΝΔΙΑΣΚΕΨΗ

#### ΟΙ συμμετασχόντες τῆς Συνδιασκέψεως ἦσαν:

#### Ίσραηλίτες:

- Ραββίνος Balfour Brickner, "Ενωση "Αμερικανικών "Εβραϊκών Συναγωγών, Νέα "Υόρκη.
- Dr. Andre Chouraqyi, 'Ιουδαϊκή 'Επιτροπή 'Ισραήλ έπί τῶν Διαθρησκευτικῶν Διαβουλεύσεων, 'Ιερουσαλήμ.
- Michael J. Klein, Παγκόσμιο Έβραϊκό Συνέδριο, Γενεύη.
- Dr. Gerhart M. Riegner, Παγκόσμιο Έβραϊκό Συνέδριο, Γενεύη.
- Dr. Moses D. Rosen, 'Αρχιραββῖνος Ρουμανίας, Εουκουρέστι.
- Ραββῖνος Ἡλίας Σαμπετάι, Κεντρικό Ἱσραηλιτικό Συμβούλιο, Ἡθήνα.
- Zachariah Shuster, 'Αμερικανική 'Ιουδαϊκή 'Επιτροπή, Παρίσι.
- Καθηγητής Israel Singer, Πογκόσμιο Ἑβραϊκό Συνέδριο, Νέα Ύόρκη.
   Καθηγητής Shemaryahu Talmon, Ἰουδαϊκή Ἑπιτροπή Ἰσραήλ ἐπί τῶν Διαθρησκευτικῶν Διαβουλεύσεων, Ἰερουσαλήμ.
- Καθηγητής Michael Wyschogrod, Συμβούλιο Συναγωγῶν 'Αμερικῆς, Νέα 'Υροκο

#### Όρθόδοξοι:

- ΑΙδεσ. Καθηγ. Dumitru Abrudan, Ίνστιτοῦτο Θεολογίας, Sibiu, Ρουμανία.
- Έπίσκοπος Antoine, Τοποτηρητής Πατριαρχείου Βουκουρέστι.
- Αίδεσ Cyril Argenti, Μασσαλία.
- Αίδεσ. Καθηγητής Ion Bria, Παγκόσμιο Συμβούλιο Έκκλησιῶν, Γενεύη.
- Αίδεσ. Emilian Cornitescu, Ίνστιτοῦτο Θεολογίας, Βουκουρέστι.
- Μητροπολίτης Τρανουπόλεως Δαμασκηνός, 'Ορθόδοξο Κέντρο Chambesy, ('Ελβετία).
- Αίδεσ. Elias Jones Golitzin, Ἰνστιτοῦτο Βιβλικῶν Μελετῶν, Θεολογική σχολή Λωζάννη.
- Αίδεσ. Βασίλειος Καραγιάννης, 'Ορθόδοξο Κέντρο Chambesy, ('Ελβετία).
- Αίδεσ. Καθηγ. Ίωάννης Σ. Ρωμανίδης, Πανεπιστήμιον Θεσ/νίκης.
- Ύφηγητής Slavco Valcanov Slavov, Θεολογική 'Ακαδημία, Σόφια.

#### Παρατηρητές:

- ΑΙδεσ. Καθηγ. Mircea Chialda, Ίνστιτοῦτο Θεολογίας, Βουκουρέστι.
- Αίδεσ. Καθηγ. Athanase Negotta, Ίνστιτοῦτο Θεολογίας Βουκουρέστι.
- Αίδεσ. Nikolai Goranov, Βουλγαρική 'Ορθόδοξη Ένορία, Βουκουρέστι.
- Αίδεσ. Dr. Zarch Baronian, 'Αρμενική 'Επισκοπή, Βουκουρέστι.

Στή Συνδιάσκεψη παρουσιάστηκαν οι ἀκόλουθες μελέτες:

- «Παράδοση καϊ κοινωνία στόν 'Ιουδαϊσμό», άπό τόν καθηγητή Michael Wyschogrod (City University Nέας 'Υόρκης).
- «'Ο ρόλος τῆς Βίβλου στήν 'Ορθόδοξη παράδοση», ἀπό τόν Αίδεσιμώτατο Elias Jones - Golitzin ('Ινστιτοῦτο Βιβλικῶν Μελετῶν, Θεολογική Σχαλή Λωζάννης).
- «Παράδοση καί Βίβλος στήν 'Ορθόδοξο Έκκλησία», άπό τόν Αίδεσ. Cyril Argenti (Μασσαλία).
- «Ό ρόλος τῶν διαφόρων παραδόσεων στή ζωή τῆς 'Ορθοδόξου 'Εκκλησίας», ἀπό τόν ΑΙδεσ. Dumitru Abrudan ('Ινστιτοῦτο Θεολογίας, Sibíu, Ρουμανία.).
- «Εἰρήνη καῖ δικαιοσύνη στή βιβλική παράδοση», ἀπό τόν ὑφηγητή Slavco Valcanov Slavov, (Θεολογική 'Ακαδημία, Σόφια).
- «'Η 'Ιουδαϊκή Κοινότης ὑπό τό πρῖσμα τῆς 'Ιουδαϊκῆς Παραδόσεως». ἀπό τόν καθηγητή Israel Singer (City University, τῆς Νέας 'Υόρκης).

'Η συζήτηση περιεστράφη πάνω στίς σχέσεις Γραφής καί Παραδόσεως, μέ μία ἔμφαση στήν ἐπεξήγηση τῆς Γραφῆς κατά τήν Παράδοση. Άμφότερες οι πλευρές συνεφώνησαν ὅτι ἡ ἐπεξήγηση εἶναι άλληλένδετη μέ τό κείμενο τῆς Γραφῆς. Παράδοση εἶναι, κατά πρῶτον καί κύριο λόγο, ἡ παράδοση τῆς Αποκαλύψεως. Άμφότερες οἱ πλευρές τόνισαν ὅτι ἡ Γραφή καί ἡ Παράδοση, δημιουργήθηκαν μέσα σέ μιά κοινωνία πίστεως πού τῖς διαφυλάσσει, τίς ἐπεξηγεῖ καί τῖς ἐφαρμόζει στήν ἀδιάκοπι ζωή της, σάν τῆν ἀρχή καί τήν πηγή τῆς ταυτότητός της.

Ή Γραφή καί ή ἐπεξήγησή της ἐκπηγάζει καί ἀποτελεῖ μέρος τῆς 'Αποκαλύψεως, ἡ πηγή τῆς ὁποίας εἶναι ὁ Θεός, πού ἀπεκάλυψε 'Εαυτόν στόν Μωϋσῆ πάνω στό ὄρος Σινά.

Ή Ιουδαϊκή Παράδοση τῆς 'Αποκαλύψεως, τῆς γραπτῆς καί τῆς προφορικῆς Τορά πάνω στό δρος Σινά, παραλληλίζεται στήν 'Ορθόδοξη χριστιανική Παράδοση. Σύμφωνα μ' αὐτή τήν Παράδοση ὁ Θεός ἀπεκάλυψε στό Σινά τήν «ἄκτιστη» θεία Δόξα Του καί οὕτω ἐνέπνευσε τόν Μωϋσῆ νά παραδώσει στὸν ἐκλεκτό λαό Του τόν «κτιστό» ῆ γραπτό Νόμο.

Ή συζήτηση κατέστησε σαφές ότι ή

θεϊκή ἀποκάλυψη τοῦ "Εαυτοῦ Του στόν Μωῦσῆ εἶναι ὑψίστης σημασίας γιά τήν Ἰουδαϊκή καὶ τήν Ὁρθόδοξη Χριστιανική κατανόηση τῆς πίστεως καὶ τῆς πνευματικότητος.

"Εγινε δεκτό ότι, παρόλες τίς πολύ γνωστές διαφορές πίστεως, ὑπάρχουν πεδία ταυτότητος και ὑμοιότητος μεταξύ Χριστιανισμοῦ και ὑποιότητος μεταξύ Χριστιανισμοῦ και ὑποιότητος μέσα στά πλαίσια ένός συνεχιζομένου διαλόγου.

Έπιπλέον, προτάθηκε ή διερεύνηση τῶν συμπερασμάτων τῶν ἐννοιῶν πού συνεζητήθησαν, ἀναφορικά μὲ τῆν πνευματική καί κοινωνική ζωή τῆς Ίουδαϊκῆς Κοινότητος καί τῆς 'Ορθοδόξου Έκκλησίας.

Ή A.E. Dr. Moses D. Rosen, Άρχιραββίνος Ρουμανίας καί ὁ Θεοφιλ. Ἐπίακοπος Antoine, Τοποτηρητής τοῦ Πατριαρχείου, παρουσίασαν ἐκθέσεις περί τῆς θρησκευτικῆς ζωῆς στή Ρουμανία ἀπό τήν Ίουδαϊκή καί τήν Ὁρθόδοξη σκοπιά.

'Ο Dr. Gerhart M. Riegner, Γενικός Γραμματεύς τοῦ Παγκοσμίου 'Εβραϊκοῦ Συνεδρίου, ἔκανε ἀνασκόπηση τῶν κυριωτέρων ἐβραϊκῶν ἐνδιαφερόντων καί προβλημάτων σέ ὅλο τόν κόσμο. 'Ο Σεβασμ. Μητροπολίτης Δαμασκηνός ἐνημέρωσε τήν Συνδιάσκεψη περί τῶν κυριωτέρων ἐξελίξεων στή ζωή τῆς 'Ορθοδόξου 'Εκκλησίας.

#### ΠΕΡΙ ΤΟΝ ΣΥΝΤΑΓΜΑΤΑΡ-ΧΗ Μ. ΦΡΙΖΗ: Ἡ ἀκριβής Θέσις ὅπου ἐφονεύθη

Ο Διευθυντής τοῦ 5ου 13θεσίου Δημοτικοῦ Σχολείου Θεσσαλονίκης κ. Ν. Παπανικολάου γράφει στά «Χρονικά»:

«'Ο ήρως δέν ἔπεσε είς Καλπάκι, ώς άνακριβώς άναγράφεται είς δημοσίευμα τῆς ἐφημερίδος «Καθημερινή», ἀλλά είς τά πρό τῆς Πρεμετῆς, χωρία τῆς Βορείου Ήπείρου, ἐδάφη, 'Ως μᾶς διηγήθη έξάδελφός μας, έφεδρος άνθυπίατρος τότε, τελών ὑπό τάς διαταγάς του, διαμένων σήμερον είς 'Αθήνας, άνάπη, ρος πολέμου, τραυματισθείς άκριβώς τήν ημέραν καί τήν ώραν τοῦ θανάτου τοῦ συνταγματάρχου, ἔβαινεν πρός Πρεμετήν ότε άνεφάνησαν τά άεροπλάνα. Έφιππον όντα τόν ἐφώναξαν ἄπαντες νά κατέλθη, οὖτος δέ ἀπήντησε άγερώχως: «"Ολες οΙ σφαϊρες δέν σκοτώνουν. Πρέπει νά γραφή τό δνομά σου». Καί ἔπεσε δρθιος ώς πεθαίνουν δρθια τά δένδρα. Τοῖς πᾶσι γνωστόν, ότι δέν έφονεύθη είς Καλπάκι καί ούχί τάς πρώτας ἡμέρας τοῦ πολέμου, ὡς γράφεται άνακριβῶς, άλλά τόν Δεκέμβριον 1940, ότε ὁ στρατός μας μετά τάς λαμπράς νίκας εὐρίσκετο έντός τοῦ Βορειοηπειρωτικοῦ ἐδάφους...»

# ΚΑΤΩ ΑΠΟ ΤΗΝ ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΔΡΑΣΗ

Βρέθηκε λοιπόν ὅτι ὁ ᾿Αλέξανδρος, γιός τοῦ Φίλιππου, Μακεδόνας ἀπό τό κράτος τῶν Χετταίων, βασιλιάς ἤδη τῆς Ἑλλάδας, κατατρόπωσε τό Δαρεῖο, βασιλιά τῶν Περσῶν καί τῶν Μήδων. (Ι Μακκαβαῖοι, Ι, Ι.)

Κατά τή διάρκεια τοῦ IV π.Χ. αἰώνα, τό κέντρο βάρους τῆς πολιτικῆς ἰσχύος τοῦ ἀρχαίου κόσμου, μετατοπίστηκε πρός τή Δύση. Αὐτή ἡ μεταβολή, μεγάλης καί ἀποφασιστικῆς Ιστορικῆς σημασίας, εἶχε τἰς ρίζες της ἔνα αἰώνα πρίν, σέ δύο σπουδαῖες μάχες, στίς ὁποῖες οὶ ελληνες ἀντιτάχθηκαν στήν προέλαση τῶν Περσῶν: τή Μάχη τοῦ Μαραθώνα (490 π.Χ.) ὅπου νικήθηκε ὁ Δαρεῖος ὁ Α΄, καί τήν ἦττα πού ὑπέστη ὁ κυανοπράσινος περσικός στόλος στή Σαλαμίνα (480 π.Χ.).

Στά 333 π.Χ. ἡ νίκη πού κέρδισε ὁ Μ. 'Αλέξανδρος (336 - 323 π.Χ.) στήν Ίσσό, έναντίον τοῦ Δαρείου τοῦ Γ΄ (336 - 331 π.Χ.) έξασφάλισε στούς Μακεδόνες κυρίαρχο ρόλο στό σύνολο τῶν ἐθνῶν τῆς ἐποχῆς ἐκείνης. Ἡ κατάκτηση τῆς Αἰγύπτου ἦταν ὁ πρῶτος στόχος τοῦ είκοσιτετράχρονου μονάρχη. Ἐπί κεφαλῆς ἐνός στρατοῦ πού περιελάμβανε 32.000 πεζομάχους καί 5.000 Ιππεῖς, ξεκίνησε γιά τό Νότο, συνοδευόμενος διά θαλάσσης άπό στόλο 160 πλοίων. Γιά δύο φορές ὁ 'Αλέξανδριος σταμάτησε στήν συρο - παλαιστινιακή άκτή. Ἡ πρώτη φορά ήταν στήν Τύρο, μιά Ισχυρή ἀκρόπολη. Ό Μακεδόνας πραγματοποίησε έκεῖ ἕνα στρατηγικό θαῦμα, ὅταν ἔχτισε ἔνα έπίχωμα, μήκους 600 μέτρων, γιά νά περιζώση τήν άκτή της κυκλικά. Ή προστασία τῶν ἐργασιῶν, ἐξασφαλίστηκε άπό μιά κινητή «πολεμική μηχανή» σάν στέγη, πού σχημάτιζαν οΙ πο-

λεμιστές ὑψώνοντας τίς ἀσπίδες τους πάνω ἀπ' τά κεφάλια τους. Παρ' ὅλα αύτά οἱ ἐργασίες ἐμποδίζονταν ἀπό μιά συνεχή βροχή βλημάτων. Στό μεταξύ, τά στρατεύματα τοῦ ίδιοφυὴ στρατηγοῦ εἶχαν τοποθετηθή σέ πανύψηλους πύργους πού μετακινιόνταν μέ ρόδες, καί πού ήταν προορισμένοι νά δεχτοῦν στά πολλά τους πατώματα τοξότες καί έλαφρύ πυροβολικό. Ήταν έφοδιασμένοι μέ μιά στενή γέφυρα, ή όποία ἐπέτρεπε τήν ἐπίθεση ἀπό ψηλά, πάνω ἀπ' τούς τοίχους τοῦ περίβολου. Σέ καμμία έποχή δέν χρησιμοποιήθηκε τέτοιο είδους πολεμικό μηχάνημα τόσο τεράστιο καί τόσο δυνατό: τό ύψος πού ξφθανε ήταν 50 μέτρα, είχε ώς 20 όρόφους, ἀπό τούς ὁποίους ὁ ψηλότερος δέσποζε τῶν πιό ψηλῶν όχυρωμάτων τοῦ καιροῦ ἐκείνου. 'Οπότε, ὅταν μετά έπτά μῆνες προετοιμασία, αὐτά τά τέρατα πλησίασαν τήν Τυρο, τό μέχρι τότε ἀπόρθητο ναυτικό προπύργιο ἔπεσε



Η θρυλική συνάντησις του Μεγόλου Αλεξάνδρου με τον Αρχιερέα Γιαδόου στην τοποθεσία Τσοφίμ, Βορείως τῆς Ίερουσαλήμ. (Σχέδιο κ Ιουλίου Καίμη).

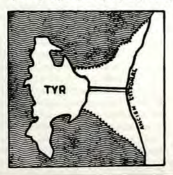
εῦκολα.

Τό δεύτερο έμπόδιο στό δρόμο γιά τήν `Αλεξάνδρεια, ήταν ή Γάζα, ή παλιά πόλη τῶν Φιλισταίων, `Εκεῖ ή πολιορκία δέν κράτησε πάνω ἀπό δύο μῆνες. 'Αμέσως μετά, ὁ δρόμος γιά τήν Αίγυπτο ήταν άνοιχτός.

Οι Έβραῖοι τότε, θά έπρεπε όπωσδήποτε να ήξεραν τήν έξέλιξη τῶν γεγονότων. Σέ καμμιά περίπτωση δέν μπορούσαν νά άγνοήσουν τήν πολιορκία τῆς Γάζας ούτε, πολύ περισσότερο. τίς άλλεπάλληλες μετακινήσεις των στρατευμάτων στήν άκτή. Παρ όλα αὐτά ἡ Βίβλος ἀποσιωπὰ τό θέμα αὐτό, γιά ἐνάμισυ περίπου αίὼνα πού οΙ "Ελληνες είχαν τήν ὑπεροχή. Από Ιστορικής πλευράς δέν μάς λέει τίποτα μετά τό τέλος τοῦ Ἱσραήλ καί τῆς Ἰουδαίας καί τή θεμελίωση της έβραϊκης θεοκρατίας, και άρχίζει πάλι τήν Ιστόρηση τότε πού άρχίζουν οἱ άγῶνες τῶν Μακκαβαίων.

Εύτυχῶς γιά μᾶς, ὁ Ἑβραῖος Ιστορικός Ίωσήφ Φλάβιος, κάλυψε τό κενό αὐτό, κάνοντάς μας μιά λεπτομερή άφήγηση τῆς ἐκστρατείας πού ὁ ελληνας κατακτητής διηύθυνε κατά μήκος τοῦ συρο - παλαιστινιακοῦ τόπου. Μᾶς πληροφορεί ότι ὁ 'Αλέξανδρος θά πήγαινε στήν Ίερουσαλήμ μετά τήν κατάκτηση τῆς Γάζας κι ὅτι ἐκεῖ θά γινόταν δεκτός μέ μεγάλες τιμές ἀπό τόν άρχιερέα Jaddua. 'Ο βασιλιάς θά έκανε μιά προσφορά στό ναό καί θά όργάνωνε διασκεδάσεις γιά χάρη τοῦ λαοῦ. ΕΙναι πολύ πιθανόν ότι ὁ Μακεδόνας, ξχοντας χάσει 9 μῆνες μπροστά στήν Τύρο καί τή Γάζα, δέν θά είχε τόν χρόνο νά προσφέρη στόν ξαυτό του μιά έπίσκεψη στήν Ιουδαϊκή πρωτεύουσα, καί θά προτίμησε νά έπισπεύση τήν έπίθεση κατά τῆς Αίγύπτου, ἀφήνοντας σ' ἔναν ἀπό τούς στρατηγούς του τήν

Άριστερά τό ἐπίχωμα τῶν 600 μέτρων πού ἔχτισε ὁ Ἀλέξανόρος γιά νά περιζώση τήν Τύρο κυκλικά. Δεξιά ὁ πύργος μέ τἰς ρόδες, ὕψους 50 μέτρων, πού χρησιμοποίησαν οΙ Μακεδόνες.





φροντίδα νά τερματίση τήν κατάκτηση τοῦ ἐσωτερικοῦ τῆς χώρας, πράγμα ποῦ ἔγινε ἀρκετά εὔκολα. Μόνο ἡ πρωτεύουσα τῆς Σαμάρειας πρόβαλε μιὰ κάποια ἀντίσταση, πράγμα ποῦ τῆς κόστισε τῆν ἐγκαθίδρυση Μακεόονικῆς ἀποικίας ἀκριβῶς στόν χῶρο της.

Όσο γιά την Ίερουσαλήμ καί την έπαρχία τῆς Ίουδαίας, φαίνεται ὅτι ὑποδουλώθηκαν άμέσως. Κανένα σύγχρονο στοιχείο δέν ὑπάρχει πού νά μᾶς άποδεικνύη μιά στοιχειώδη, έστω, άντίσταση. Μέ τά στοιχεῖα δηλαδή πού ξχουμε, ή ἐπίσκεψη τοῦ Αλέξανδρου στήν πόλη μπορεί θαυμάσια νά θεωρηθή σάν μύθος μέ μιά κάποια δόση άλήθειας. Έν πάση περιπτώσει ἀποδεικνύεται ότι ὁ "Ελληνας κατακτητής είδε μέ συμπάθεια τό σχήμα ζωής, έτσι δπως είχε διαμορφωθή στή μικρή αὐτή γωνιά τῆς θεοκρατίας. Αὐτό συνομολογείται καί ἀπό τά συμπεράσματα τῶν άρχαιολόγων, πού δέν βρήκαν τό παραμικρό ίχνος κατάκτησης ή είσβολής άπό τούς "Ελληνες.

Γιά άντεκδίκηση, η Σαμάρεια έξελίχτηκε σέ ίσχυρό έλληνικό φρούριο (322 π.Χ.). Είδικοί τῆς έποχῆς έκείνης έπιστρατεϋτηκαν καί ἔφτιαξαν μιά σειά ἀπό στρογγυλούς πύργους, στηριγμένους σέ ἔνα ἀρχαῖο μεγάλο περίβολο, πού χρονολογεῖται ἀπό τήν έποχή ποῦ ἡ πόλη ἦταν πρωτεύουσα τοῦ βασιλείου τοῦ Ἰσραήλ.

Στήν Αίγυπο, δπου ἔγινε δεκτός σάν έλευθερωτής, ὁ 'Αλέξανδρος πέρασε τό χειμώνα τοῦ 332 πρός 331 π.Χ. Στό άκραῖο σημεῖο τοῦ Δέλτα τοῦ Νείλου ἴδρυσε τήν πόλη 'Αλεξάνδρεια, στήν όποῖα ἀπένειμε τό ρόλο τῆς μητρόπολης τοῦ καινούργιου κόσμου πράγματι σὰ πολῦ λίγο καιρό ἔγινε τό κέντρο μιὰς πολιτιστικῆς δραστηριότητας πού τράβηξε στό χῶρο της τά πιό σπουδοῖα πνεύματα τοῦ ἐλληνικοῦ ἀλλά καῖ τοῦ ἀνατολικοῦ κόσμου.

Από τὴν ἀρχή τῆς ἴδρυσής της, δ 'Αλέξανδρος ἀπέκτησε μιά έξουσία πού ἀποδείχτηκε πολύ μεγάλης σημασίας γιά τά ἐπόμενα χρόνια. Έδωσε στούς Έβραίους — ἀπόγονους τῶν ἐξορίστων καί τῶν φυγάδων τῆς βαβυλωνιακῆς ἐποχῆς — τά ίδια δικαιῶματα ποῦ εἶχαν καί οὶ ἴδιοι οὶ ὑπήκοοί του! Οὶ διάδοχοι τοῦ Μακεδόνα δέν ἔφεραν ἀλλαγές στή στάση αὐτή, καί στήν όποῖα όφείλουμε τό γεγονός ὅτι ἡ 'Αλεξάνδρεια ἔγινε σιγά - σιγά ἔνα ἀπό τά κυριώτερα κέντρα συγκεντώσεως τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ.

Πρέπει νά περιμένουμε τήν Ιστορία τῶν 'Αποστόλων, γιά νά ἀναφέρη, γιά πρώτη φορά, ἡ 'Αγ. Γραφή τό δνομα τῆς πόλης πού ἴδρυσε ὁ 'Αλέξανδρος: «Έν τῶ μεταξύ ἔνας 'Εβραΐος, γεννη-



Μετά τό θάνατο τοῦ ἀλέξανδρου, ἡ αὐτοκρατορία του διαμελίστηκε σέ τρία βασίλεια.

μένος στήν 'Αλεξάνδρεια, ὁ 'Απωλλώς, ἦρθε στήν 'Εφεσσο ἦταν ἔνας ἄνθρωπος μὲ Ιδιαίτερη εὐφράδεια καί πολύ καλή γνώση τὧν Γραφὧν» (Πράξεις, XVIII, 24).

Κατά τὴν διάρκεια μιᾶς ἀπό τίς στρατηλασίες, γιό μιά κατάκτηση ἀπό τίς πιό μεγάλες τῆς Ιστορίας, ὁ ᾿Αλέξαν-δρος πέρασε γιά ἄλλη μιά φορά ἀπό τῆν Παλαιστίνη. Εἶχε ξεκινήσει γιά νά ὑποτάξη ὅλα τά κράτη τοῦ ἀρχαίου ἀνατολικοῦ κόσμου κι ἔφτασε μέχρι τόν Ἰνδό ποταμό, περίπου μέχρι τούς πρόποδες τῶν Ἰμαλαΐων. Στό δρόμο τῆς ἐπιστροφῆς προσβλήθηκε ἀπό ψηλό πυρετό καὶ πέθανε στήν Βαβυλωνία στίς 13 Ἰουνίου τοῦ 323 π.Χ. σὲ ἡλικία 33 χρόνων.

Κοιτάξτε μεταξύ τῶν ἐθνῶν, νά δῆτε, θά ἐκπλαγῆτε... Θά ὑποκινήσω τούς Χαλδαίους, λαό ἄγριο καί ἀτίθασο, πού εἶναι διεσπαρμένος στόν ἀπέραντο κόσμο. (Χαβακούκ, Ι, 5 - 6.).

Σύμφωνα μέ ώρισμένους σχολιαστές, αὐτό τό ἐδάφιο τοῦ προφήτη δέν ἐφαρμόστηκε στούς Χαλδαίους, ἀλλά στούς Ἑλληνες. Στή συνέχεια ὁ Χαβακούκ ἀπευθώνει στό Θεό τήν παρακάτω ἐρώτηση: «Γιατί κοιτάζεις τούς ἄπιστους, γιατί μένεις σιωπηλός ὅταν ἡ ἀσέβεια καταποντίζει τό δίκαιο;»

Έάν λάβουμε ὑπ' ὄψη μας ὅτι οἱ "Ελληνες εἶχαν ἔρθει σέ ἐπαφή μέ τήν Μεσοποταμία καί τήν Αῖγυπτο ἀρκετά νωρίτερα ἀπό τόν 'Αλέξανδρο, μιὰ τἔτοια ἀπόδειξη ἄγνοιας δέν μπορεί παρά νά ἐκπλήσση. Στό ἔδαφος τῆς μικρῆς Θεοκρατίας ἦταν σάν νά εἶχε πάψει ὁ χρόνος νά κυλάη· οἱ 'Εβραῖοι ἔμοιαζε νά μήν ἐνδιαφέρωνται γιά τίποτα ἄλλο παρά γιά τήν Τορά τους, τόν θεῖο τους νόμο. Δέν ὑπῆρχαν "Ελληνες μισθοφόροι στίς στρατιές τοῦ Φαραώ Ψαμμήτιχου Β΄ καὶ τοῦ Χαλδαίου βασιλιᾶ Ναβουχοδονόσωρ; Δέν ὑπῆρχαν ἀπό καιρό ἐλληνικοί ἐμπορικοί σταθμοί στίς ὅχθες τῆς Συρίας καί τῆς Παλαιστίνης; Από τόν 5ο π.Χ. αἰώνα, καλλιεργημένοι "Ελληνες ἐπισκέφτηκαν ὅλες τίς χῶρες τοῦ ἀρχαίου ἀνατολικοῦ κόσμου: ὁ Ἡρόδοτος, ὁ Ξενοφώντας, ὁ Κτησίας καί ὁ Ἑκαταῖος.

Εἶναι ἄξιο ἀπορίας ἄν οΙ Ἑβραῖοι ἦταν σύγχρονοι, ζοῦσαν δηλαδή μέ τό πνεῦμα τῆς ἐποχῆς τους καί τή δεχόντουσαν ἤ ἔκλειναν τά μάτια τους γιά νά μή δοῦν αὐτό πού πρόκειτο νά συμβῆ...

Ἡ άφύπνισή τους, ἀναγκαῖα, ἦταν πιό ἀπότομη, ὅταν συνάντησαν τήν Ἑλλάδα, μόλις λίγα βήματα ἀπό τό θυσιαστήριό τους, καί ὅταν δέν μποροῦσαν πιά νά προσποιοῦνται ὅτι δέν βλέπουν τή νεολαία τους νά ἐγκαταλείπεται στή σαγήνη τῆς ἐλληνικῆς διαλεκτικῆς. ᾿Από τήν ἄλλη μεριά οΙ ἀθλητικοί ἀγῶνες, ἀργανωμένοι στό ἐλληνικό πρότυπο, ἔβρισκαν ἐπίσης ἐνθουσιώδεις όπαδούς μέσα σ' αὐτή τή νεολαία.

Ό κίνδυνος πού ἀποτελοῦσε ἡ Ἑλλάδα γιά τούς Ἑβραίους δέν προερχόταν ἀπό καμμιά ἀριθμητική ἤ στρατιωτική ὑπεροχή, ἀκόμα λιγώτερο μάλιστα ἀπό πειρασμούς ἤ ἀνηθικότητα· προερχόταν ἀπό αὐτό τό κλίμα τῆς ἐλευθερίας, πού ἤταν διάχυτο σ΄ αὐτόν τόν κόσμο τόν περίεργα μοντέρνο. Μέ τούς Περικλῆ, Αἰσχύλο, Σοφοκλῆ, Εὐριπίδη, Φειδία, Πολύγνωτο, Πλάτωνα καί 'Αριστοτέλη, ἡ πνευματική ἀνάπτυξη τῆς ἀνθρωπότητας εἶχε φτάσει σ' ἐνα πάρα πολύ ψηλό ἐπίπεδο. 'Αλλά

όλα αὐτά δέν φαίνονταν νά ἀπασχολοῦν τούς Ἑβραίους, οΙ όποῖοι ἔμεναν πεισματικά ἀφοσιωμένοι στό παρελθόν τους. Δέν ἀπέφυγαν ὅμως καὶ μιά ἀντιπαράθεση μέ τόν καινούργιο τρόπο σκέψεως μόνο πού χρειάστηκε νά περιμένουν μέχρι τόν ΙΙο π.Χ. αίωνα γιά νά γίνη.

'Ο 'Αλέξανδρος βασίλεψε 12 χρόνια πρίν πεθάνη. ΟΙ στρατηγοί του κληρονόμησαν μεγάλη δύναμη... όλοι άνακηρύχτηκαν βασιλιάδες καί οΙ γιοί του βασίλεψαν μετά άπ' αὐτούς πολλά - πολλά χρόνια (Ι Μακκαβαΐοι, Ι, 8 - 10).

Τά μυαλά μας τοῦ ΧΧ α/ώνα μποροῦν νὰ συλλάβουν πολύ καλύτερα τόν «άνταγωνισμό τῶν διαδόχων» πού άκολούθησαν μετά τόν θάνατο τοῦ Μ. Αλέξανδρου. Χωρίς καμμιά τύψη συνειδήσεως οΙ στρατηγοί αὐτοί δολοφόνησαν όλη τή βασιλική οίκογένεια, άπό τόν ἐτεροθαλῆ ἀδελφό τοῦ βασιλιᾶ μέχρι τό παιδί του, πού γεννήθηκε μετά τό θάνατό του, χωρίς νά σεβαστοῦν οῦτε τή μητέρα του οῦτε τή χήρα του. Άμέσως μετά οἱ άδελφοκτόνοι ἀγῶνες τους διαμέλισαν τήν αὐτοκρατορία σέ 3 βασίλεια: Τήν Μακεδονία, στό βόρειο μέρος της Έλλάδας, τό βασίλειο τῶν Σελευκιδῶν, πού ἐκτεινόταν ἀπό τή Θράκη μέχρι τά σύνορα τοῦ Ἰνδοῦ καί περιελάμβανε τή Συρία, μέ πρωτεύουσα τήν 'Αντιόχεια, καί τέλος στό Νείλο τό βασίλειο τῶν Πτολεμαίων, πού είχε σάν πρωτεύουσά του τήν Άλεξάνδρεια καί τό κυβερνούσε μιά δυναστεία μέ πρῶτο ἐκπρόσωπο τόν Πτολεμαΐο τόν Α΄. Τελευταΐος, μάλιστα, έκπρόσωπος ήταν ή ίδια ή Κλεοπάτρα, πού ἔμεινε ξακουστή στήν Ιστορία γιατί έξαπάτησε δύο σπουδαίους Ρωμαίους: τόν Καίσαρα καί τόν 'Αντώνιο. 'Εδῶ πρέπει νά σημειώσουμε ότι σχεδόν όλοι οί Σελευκίδες βασιλιάδες πρόσθεταν στό πατρώνυμό τους ένα δεύτερο δνομα, πού τό ξπαιργαν άπό τήν πρωτεύουσά τους τήν 'Αντιόχεια.

Ένῶ δέν ἦταν κάν άκόμα στρατηγός δ Πτολεμαῖος ἔκανε τήν εἴσοδό του στήν Ἱερουσαλήμ τό 320 π.Χ. Ἡ ἐνσωμάτωση τῆς ἰουδαϊκῆς Θεοκρατίας στό ἐλληνικό βασίλειο τῶν Πτολεμαίων σήμαινε κάτι περισσότερο ἀπό μιά ἀλλαγή τοῦ ἡγεμόνα. Ἦταν τό πρῶτο βῆμα τῆς πραγματοποίησης τοῦ ἐδάφιου ἀπό τήν Γένεση πού λέει: «Ἦς ἀξιώση ὁ Θεός τόν Ἰάφετ νά κατοικήση μέσα στίς σκηνές τοῦ Σίμ» Γένεση, ΙΧ, 27).

Κατά τήν Γένεση 3 φυλές θά προέρχονταν άπό τό Νῶε: τοῦ Σίμ, τοῦ Χάμ καί τοῦ 'Ιάφετ. 'Ο Σίμ θά εἶχε ἀπογόνους τούς Σημίτες καί ὁ Χάμ τοὺς

Χαμίτες, πού ζοῦσαν στήν 'Αφρική. "Όσο γιά τούς ἀπογόνους τοῦ 'Ιάφετ, σύμφωνα μέ τἰς περιοχές πού ζοῦσαν, καὶ τἰς ὁποῖες ἡ Βίβλος μᾶς ἀπαριθμεῖ μέ ἀκρίβεια, ἀνήκουν στή φυλή πού πολλοί ἀνόμασαν 'Αριανή καὶ πού περιελάμβανε καὶ τούς "Ελληνες.

Δύο ἡγέτες έξαιρετικά διορατικοί, δ Πτολεμαΐος ὁ Α΄ καὶ ὁ γιός του ὁ Πτολεμαΐος ὁ Φιλάδελφος, ἔκαναν τήν πρωτεύουσά τους κέντρο τῆς ἐλληνικής διανόησης καί καλλιέργειας ή Αλεξάνδρεια, ή φήμη τῆς ὁποίας γρήγορα ξεπέρασε τά σύνορά της, ἔγινε ἔνας πόλος ἔλξης γιά τούς μετανάστες τῆς Ἰουδαίας, πού έξοικειώνονταν μέ τήν όμορφιά τῆς ἐλληνικῆς γλώσσας, τῆς μόνης πού θά τούς ἐπέτρεπε νά έπωφεληθούν τήν ραγδαία έξέλιξη καί πρόοδο, πού έρχόταν νά συμπληρώση τήν σκέψη καί τήν εὐαισθησία τῶν άνδρῶν, καί πού δέν τήν έμπόδιζε νά είναι, έκτός άπό διεθνής στό χῶρο τῆς έπιστήμης, καί γλώσσα τῶν ἐμπόρων... καί γλώσσα δεκάδων Ίσραηλιτῶν πού

είχαν μείνει χωρίς πατρίδα.

Ή νέα γενιά εἶχε λοιπόν ξεχάσει τή μητρική της γλώσσα καί δέν μποροῦσε πιά νά καταλάβη τό λόγο τοῦ Θεοῦ στή Συναγωγή. Γι' αὐτό ἀποφάσισαν πολὺ σύντομα νά μεταφράσουν τις έβραϊκές γραφές στά ἐλληνικά. Γύρω στά 250 π.Χ. ἡ Τορά προσαρμόστηκε μὲ τή σειρά της, καί μποροῦμε νά ποῦμε ὅτι ἡ σημασία αὐτοῦ τοῦ γεγονότος εἶναι τεράστια γιά τίς δυτικές χῶρες.

Γιά τούς Έβραίους, αὐτή ή μετάφραση στήν ἐλληνική γλώσσα ἀποτέλεσε πρόοδο πού ἀποδείχτηκε θρυλική. Ένα ἀπόκρυφο ἔργο τοῦ Άριστέα ἀπό τήν Άλεξάνδρεια μᾶς μιλᾶ γι αὐτό τό θέμα καί μᾶς δείνει στοιχεῖα.

Ο δεύτερος τῶν Πτολεμαίων, ὁ Φιλάδελφος (285 – 246 π.Χ.), ἐπιθυμοῦσε πολύ νὰ ἀποκτήση μιὰ συλλογή μέ τὰ καλύτερα βιβλία τοῦ κόσμου. Μιὰ μέρα ὁ βιβλιοθηκάριός του, τοῦ ἀνηγνειλε ὅτι εἶχε μετατρέψει τό ὄνειρό του

ΣΥΝΕΧΕΙΑ ΣΤΗ ΣΕΛΙΔΑ 19

### ΜΙΑ ΙΣΤΟΡΙΚΗ ΑΠΟΦΑΣΗ ΤΟΥ ΠΑΓΚΟΣΜΙΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΕΚΚΛΗΣΙΩΝ

Στό πρόσφατο Συνέδριο τοῦ Παγκοσμίου Συμβουλίου 'Εκκλησιῶν, στά Χανιά τῆς Κρήτης (18 - 25 'Οκτωβρίου 1979), στό όποῖο μετεῖχαν οἱ Αὐτοκέφαλες 'Ορθόδοξες 'Εκκλησίες τῆς Εὐρώπης, οἱ Προτεσταντικές καὶ ἡ 'Αγγλικανική 'Εκκλησία, ἐλήφθη καὶ ἡ παρακάτω ἀπόφασις ποὺ ἀφορᾶ τίς σχέσεις καὶ τίς προοπτικές συνεργασίας μεταξύ Χριστιανῶν καὶ 'Ισραηλιτῶν στήν Εὐρώπη.

Τό κείμενο αύτῆς τῆς ἀποφάσεως ἔχει ὡς ἐξῆς:

5. Χριστιανοί καί Ίσραηλίτες στήν Εὐρώπη:

 1. ΟΙ Έκκλησίες μέλη τῆς ΚΕΚ ὁφείλουν νά ἀντισταθοῦν στίς ἀντισημιτικές τάσεις ὁπουδήποτε στήν Εὐρώπη ἐκδηλώνονται, ὥστε νά εὐνοήσουν τίς άδελφικές σχέσεις μεταξύ χριστιανῶν καί ἰσραηλιτῶν τῆς Εὐρώπης καί νά ἐμβαθύνουν τόν θεολογικό διάλογο μὲ τόν Ἰουδαϊσμό.

5. 2. Ἡ ΚΕΚ δέν θά ἀναλάβει ἡ ἴδια τό ἔργο αὐτό, ἀλλά θά πρέπει νά ἐφιστήσει τήν προσοχή τῶν Ἐκκλησιῶν μελῶν της στὰ προβλήματα πού τίθενται καί νά ζητήσει ἀπ' αὐτές ὅπως συνεργασθοῦν μέ τἡν ἀρμόδια ἐπιτροπή τῆς ΕΟΚ καί τίς ἐβραιοχριστιανικές ὁμάδες ἐργασίας, τόσο σὲ τοπική ὅσο καί σὲ περιφερειακή κλίμακα.

Στό Συνέδριο ἔλαβε μέρος και ἡ 'Ορθόδοξος 'Εκκλησία τῆς Έλλάδος με τέσσερις ἀντιπροσώπους, με ἐπικεφαλῆς τόν Μητροπολίτη Περιστερίου κ. Χρυσόστομο.

Τό Κεντρικό Ίσραηλιτικό Συμβούλιο Ἑλλάδος, διερμηνεύοντας τά αίσθήματα όλων τῶν Ἑλληνοϊσραηλιτῶν χαιρετίζει μέ Ικανοποίηση τήν παραπάνω Ιστορική ἀπόφαση καί προσβλέπει μέ αἰσιοδοξία στή συνεργασία τῆς Ἑλληνικῆς Όρθόδοξης Ἐκκλησίας καί όλων τῶν λοιπῶν Εὐρωπαϊκῶν Ἐκκλησιῶν.



Μυστρᾶς: Θαυμαστό δεῖγμα τῆς βυζαντινῆς ἀρχιτεκτονικῆς καί τέχνης.

#### ΣΠΑΡΤΙΑΤΕΣ ΚΑΙ ΙΟΥΔΑΙΟΙ

## «'Αδ∈λφοί» λαοί ἀπό τόν Γ΄ π.Χ αἰώνα

Έλάχιστες εἶναι οὶ περιπτώσεις κατά τίς ὁποῖες τά προχριστιανικά χρόνια ἀναφέρονται «διακρατικές», μέ τή σημερινή τοῦ ὅρου ἔννοια, σχέσεις, μεταξύ Ἑλλήνων καί Ἑβραίων. Μία ἀπό τίς περιπτώσεις αὐτές εἶναι ἡ φιλία καί ἡ «ἀδελφοποίηση» μεταξύ Λακεδαιμονίων καί Ἱουδαίων. Πιθανολογεῖται ὅτι, ἀπό τήν προϊστορική ἀκόμα περίοδο, τό νοτιώτατο ἄκρο τῆς Ἑλλάδος, ἡ Λακωνία, ἐγνώριζε περισσότερο ἀπό τήν ὑπόλοιπη χώρα τό Ἑβραϊκό στοιχεῖο καί εἶχε ἀνεπτυγμένες μέ αὐτό ἐμπορικές σχέσεις.

"Όμως, οΙ σχέσεις αὐτές, οί σχέσεις της Ίουδαίας μέ τή Λακεδαίμονα, ἔγιναν περισσότερο φιλικές, κατά τήν περίοδο τοῦ βασιλέως τής Σπάρτης 'Αρείου, τό έτος 310 π.Χ. Τότε καί είς έπιστέγασμα τῆς φιλίας μεταξύ τῶν δύο έθνῶν, ὁ 'Αρειος έστειλε στόν 'Ονία, τόν Έβραῖο Μεγάλο Άρχιερέα, έπιστολή, στήν δποία άναφέρεται μεταξύ άλλων ότι οι Ίουδαῖοι καί οί Λακεδαιμόνιοι κατάγονται άπό τό ίδιο γένος καί ὅτι στό έξῆς οἱ πρῶτοι πρέπει νά θεωροῦν ἀδελφους τούς δεύτερους. Τήν ἐπιστολή, σφραγισμένη μέ τό σῆμα τῆς Σπαρτιατικῆς Πολιτείας, ἔφερε στήν Ίου-δαία ὁ Λακεδαιμόνιος Δημοτέλης. Τό κείμενο τῆς, πράγματι ἐντυπωσιακῆς, αὐτῆς ἐπιστολῆς τοῦ ᾿Αρείου πρός τόν 'Ονία ἔχει ὡς ἐξῆς:

«Βασιλεύς Λακεδαιμονίων "Αρειος, 'Ονία Ιερεί μεγάλψ χαίρειν».

« Έντυχόντες γραφή τινι, ηὔρομεν ὡς ἐξ ἐνός εἰσι γένους Ἰουδαῖοι καί Λακεδαιμόνιοι, ἐκ τῆς πρός 'Αβραάμ οίκειότητος. Δίκαιον οὖν ἐστιν άδελφούς ύμᾶς ὄντας διαπέμπεσθαι πρός ήμᾶς περί ὧν ἄν βούλησθε, ποιήσομεν δέ καί ήμεῖς τό αὐτό καί τά τε ύμέτερα ίδια νομιούμεν καί τά αὐτῶν κοινά πρός ύμᾶς ἔξομεν. Δημοτέλης ό φέρων τά γράμματα διαπέμπει τάς έπιστολάς, τά γράμματά ἐστι τετράγωνα ή σφραγίς έστιν άετός δράκοντος ἐπειλημμένος».

Στήν ἐπιστολή τοῦ Άρείου ἀπάντησε, στόν ἴδιο φιλικό τόνο, ὁ διάδοχος τοῦ 'Ονία 'Αρχιερέας 'Ιωνάθαν. 'Ο Ίωνάθαν άποκαλεῖ καί αὐτός, μὲ τή σειρά του, τούς Σπαρτιάτες άδελφούς καί τούς διαβεβαιώνει ότι τούς ένθυμοῦνται πάντοτε (τούς Σπαρτιάτες) στίς προσευχές και τις θυσίες τους καί ότι εὐφραίνονται γιά τήν δόξα τους. Άλλά, άξίζει νά παρατεθή τό κείμενο καί τῆς ἐπιστολῆς τοῦ Ίωνάθαν πρός τούς Σπαρτιάτες. Γράφει ὁ Ἰουδαΐος Άρχιερέας:

> « Ίωνάθαν Άρχιερεύς (τοῦ Έθνους) καί ή γερουσία τοῦ Έθνους καί οί Ιερείς και ὁ λοιπός δήμος τῶν Ἰουδαίων Σπαρτιάταις τοῖς ἀδελφοῖς χαίρειν. Έτι πρότερον άπεστάλησαν έπιστολαί πρός 'Ονίαν τόν Άρχιερέα παρά Άρείου τοῦ βασιλεύοντος έν ὑμῖν, ὅτι ἐστέ ἀδελφοί ἡμῶν, ὡς τό ἀντίγραφον ὑπόκειται καί ἀπεδέξατο Όνίας τόν ἄνδρα τόν άπεσταλμένον ένδόξως καί έλαβε τάς ἐπιστολάς, έν αίς διεσαφείτο περί συμμαχίας καί φιλίας. Καί ὑμεῖς οὖν ἀπροσδεεῖς τούτων ὄντες, παράκλησιν έχοντες τά βιβλία τά ἄγια τά ἐν ταῖς χερσίν ήμῶν ἐπειράθημεν ἀποστεῖλαι τήν πρός ήμᾶς άδελφότητα καί φιλίαν ἀνανεώσασθαι πρός τό μή έξαλλοτριωθῆναι ὑμῖν.

Πολλοί γάρ καιροί διῆλθον, άφ' οὖ άπεστείλατε πρός ἡμᾶς. Ήμεῖς οὖν ἐν παντί καιρῶ άδιαλείπτως ἐν ταῖς λοιπαῖς καθηκούσαις ἡμέραις μιμνησκόμεθα ὑμῶν, ἐφ' ὧν προσφέρομεν θυσιῶν καί ἐν ταῖς προσευχαῖς. ՝Ως δὲ ἐστί καί πρέπον μνημονεύειν

άδελφῶν εὐφραινόμεθα δέ ἐπί τῆ δόξη ὑμῶν. Ήμας δέ έκύκλωσαν πολλαί θλίψεις καί πόλεμοι πολλοί και ἐπολέμησαν οι βασιλείς οι κύκλω ήμων, ούκ ήβουλόμεθα ούν παρενοχλεῖν ύμῖν καί τοῖς λοιποῖς συμμάχοις καί φίλοις ήμῶν ἐν τοῖς πολέμοις τούτοις. Έχομεν γάρ τήν έξ ούρανοῦ βοήθειαν βοηθοῦσαν ἡμῖν καί έρύσθημεν άπό τῶν έχθρῶν ἡμῶν καί ἐταπεινώθησαν οἱ έχθροί ήμῶν. Ἐπελέξαμεν οὐν Νουμίνιον 'Αντιόχου καί 'Αντίπατρον 'Ιάσωνος καί ἀπεστάλκαμεν πρός Ρωμαίους ἀνανεώσασθαι τήν πρός αὐτούς φιλίαν καί συμμαχίαν τήν προτέραν. ἐνετειλάμεθα οὖν αὐτοῖς καί πρός ύμᾶς πορευθήναι καί ἀσπάσασθαι ὑμᾶς καί ἀποδοῦναι ὑμῖν τάς παρ' ἡμῶν ἐπιστολάς περί τῆς ἀνανεώσεως καί τῆς ἀδελφότητος ήμῶν. Καί νῦν καλῶς ποιήσετε άντιφωνήσαντες ημίν πρός ταῦτα».

ΟΙ φιλικές σχέσεις Σπαρτιατῶν καί Ἰουδαίων συνεχίστηκαν καί μετά τή βασιλεία τοῦ 'Αρείου. "Ετσι, τό 144 π.Χ. συνομολογήθηκε νέα συνθήκη φιλίας. Λίγα χρόνια άργότερα, τό 136 π.Χ., οι Σπαρτιάτες ἔστειλαν συγχαρητήριες έπιστολές πρός τόν στρατηγό καί Μέγα Άρχιερέα τῆς 2ας Ίουδαϊκῆς Κοινοπολιτείας Σίμωνα τόν Μακκαβαΐο, δ όποῖος, έπωφεληθείς ἀπό τούς άγῶνες μεταξύ Πάρθων, Σελευκιδών, Αίγυπτίων καί Ρωμαίων, κατάφερε νά ἐπιτύχη τήν άνεξαρτησία τῆς Ἰουδαίας ἀπό τόν Σελευκίδη βασιλιά.

'Αλλά καί στούς έπόμενους αίῶνες ὁ έβραιοσπαρτιατικός σύνδεσμος δέν διεκόπη. 'Απεναντιας γνώρισε νέα περίοδο άκμῆς κατά τίς ἡμέρες τοῦ Ἡρώδη του Μεγάλου, ὁ όποῖος, διακρίθηκε, όπως είναι γνωστό, γιὰ τά φιλελληνικά του αίσθήματα. Οἱ ντόπιοι, μάλιστα, τόν κατηγορούσαν ότι δαπανούσε τά χρήματα του Έθνους και ιδιαίτερα τόν χρυσό, πού ήταν κρυμμένος στόν τάφο τοῦ Δαυίδ, γιά να φορτώση μέ δώρα ξένες πόλεις, όπως ή Τύρος, ή Ρόδος, ή Άθήνα καί, κυρίως, ή Σπάρτη.

Μέ τον Ἡρώδη, συνδέθηκε ίδιαιτέρως ὁ περίφημος Λάκωνας ἡγέτης καί φίλος τοῦ Αὐτοκράτορος Αύγούστου, Γάϊος Ἰούλιος Εύρυκλής. 'Ο πατέρας τοῦ Εὐρικλή, ὁ Λαχάρης, καταδικάστηκε σέ θάνατο ἀπό τόν Αύτοκράτορα 'Αντώνιο. έπειδή έπεχείρησε έπιδρομή στίς γύρω ἀπό τήν Σπάρτη πόλεις. Άργότερα, κατά τόν πόλεμο μεταξύ 'Αντωνίου καί Όκταβιανού, οΙ Σπαρτιάτες συνεμάχησαν με τόν δεύτερο. Ο Εύρυκλῆς πολέμησε γενναία στή ναυμαχία του 'Ακτίου, πράγμα γιά τό όποῖο ὁ Όκτάβιος τοῦ παρεχώρησε τά Κύθηρα ώς ίδιο κτήμα καί τόν έχρισε ήγεμόνα τῶν Λακεδαιμονίων.

Άλλά ὁ Εὐρυκλῆς, πού ήταν ἄνδρας φιλόδοξος, δραστήριος καί πολυπράγμονας, εΰρισκε μικρό τό χῶρο τῆς Λακεδαίμονος γιά νά ἐκπληρώση τίς φιλοδοξίες του. Έτσι, ζήτησε πεδίο δράσεως στόν Ἡρώδη. Ό τελευταΐος, είχε έλθει στήν Έλλάδα τό 12 π.Χ. ώς άγωνοθέτης τῶν 'Ολυμπιακών Άγώνων καί έγινε φίλος τοῦ Εύρυκλη . 'Ο Σπαρτιάτης ἡγεμόνας φαίνεται ότι πῆγε στήν πραγματικότητα στήν Ίουδαία ώς μυστικός ἀπεσταλμένος τοῦ Αύγούστου, γιά τήν έξυπηρέτηση τῶν ρωμαϊκῶν

συμφερόντων. Βρῆκε ὅμως τῆν εὐκαιρία νά ἀναμιχθῆ στίς ἀνωμαλίες τῆς Αὐλῆς τοῦ Ἡρώδη καῖ νά ἐπωφεληθῆ προσωπικά. Αὐτός εῖναι μαλλον καὶ ὁ λόγος, γιά τὸν ὁποῖο ὁ ἱστορικός Ἡωσηπος, μὲ κάποια δόσο ὑπερβολῆς, χαρακτηρίζει τόν Εὐρυκλῆ φιλοχρήματο, ραδιοῦγον καὶ κόλακα, ὀμολογώντας, συγχρόνως, ὅτι ἦταν «οῦκ ἄσημος εἰς Λακεδαίμονα».

Γιά τό ρόλο τοῦ Εύρυκλή στήν Ίουδαία γράφει χαρακτηριστικά ὁ Ιστορικός τῆς Σπάρτης, Παναγ. Δούκας: «'Η Ίουδαία εὐρίσκετο έπί Εύρυκλέους είς περιστάσεις, άπό τῶν ὁποίων ήδύνατο πολύ νά ώφεληθή άνήρ πανούργος, ώς δ Εύρυκλής, ό ήγεμών τών Λακεδαιμονίων διότι έβασίλευε τότε αύτῆς ὁ Ἡρώδης κατατρυχόμενος ὑπό πολλών συμφορών καί, ίδίως, ύπό τῆς ἀμοιβαίας ἀντιζηλίας δύο υἰῶν, οὕς ἐγέννησεν έκ δύο συζύγων. 'Ο Εύρυκλής, λοιπόν, φθάσας έν μέσω τῆς οίκιακῆς έκείνης άνεμοζάλης παρεμβαίνει ώς φίλος καί σύμβουλος ότέ μέν πρός τόν πατέρα, νῦν δέ τούς δύο υἰούς, Φορολογεῖ τόν βασιλέα τῆς Καπαδοκίας 'Αρχέλαον, πενθερόν όντα τοῦ ἐνός τῶν δύο ἀδελφῶν, καί συλλέξας οϋτω χρήματα πολλά έπανέρχεται είς τήν Σπάρτην. Ένταῦθα δέ έζησε κατ' άρχάς πολυτελώς καί έκτισε πολλαχού τής Πελοποννήσου κτίρια λαμπρά, έξ ὧν όνομαστότατα μάλιστα ἦσαν τά ἐν Κορίνθω λουτρά έκ κροκεάτου λίθου. 'Αλλ' οἱ θησαυροί του άφειδώς δαπανώμενοι καί μή άναπληρούμενοι έξηντλήθησαν. Τότε ὁ Εύρυκλῆς έξετράπη είς τήν καταπίεσιν τῶν Σπαρτιατῶν καί τῶν άλλων Πελοποννησίων. Ούτοι όμως παρεπονέθησαν πρός τόν Αύγουστον, όστις, ἀφ' οὖ μάτην ήγωνίσθη νὰ συνετίση τόν όρχαῖον σύμμαχον, ήναγκάσθη νὰ έξορίση αὐτόν διά νὰ καταπαῦση τάς ταραχός, τάς ὁποίας ἡ πλεονεξία τοῦ ἀνδρός ἐπροξένησε κάθ' ἄπασαν τήν Πελοπόννησον καὶ οῦτως ὁ Εὐρυκλῆς ἀπέθνησκεν έξοριστος».

Κατά τά βυζαντινά χρονία στή Λακεδαίμονα υπήρχε άκμάζουσα έβραϊκή Κοινότητα, τής όποίας τά μέλη επιδίδονταν κυρίως στό έμπόριο και τήν βιστεχνία. Μνεία τής Κοινότητας αύτής κάνει ὁ Μάζαρις, στήν «Έν Άδου έπιδημίαν» του, έργον, στό όποῖα μιμεῖται την νεκυσμαντείαν τοῦ Λουκιανοῦ.

Τή μεγάλη άκμή της γνωρισε ή εβραικη Κοινότητα τήν έποχή που στή Λακωνία έζησε και δίδαξε ό Οσιος Νίκων ό Μετανοείτε (968 998) Οι Έβραϊοι τής Λακεδαίμονος τήν περίοδο αύτή έπροστατεύοντο άπό τόν Σπαρτιάτη εύπατρίδη Ίμάννη "Αρατο καί φαίνεται ότι και πολυάριθμοι ήσαν και μεγάλη δύναμη είχαν.

Οι Ίουδαΐοι τῆς Σπάρτης έδιώχθησαν όπο τον 'Οσιο έκτός τῆς πόλεως και έγκαταστάθηκαν στίς ὑπώρειες τοῦ Ταυγέτου, στό χωριό Γρύπη, λίγα χιλιόμετρα έξω άπό τη Σπάρτη. Τήν Τρύπη, γιά το λόγο αύτο, οί μεταγενέστεροι χρονογράφοι ώνόμαζαν «Έβραϊκή Τρύπη». Πολλοί, ἐπίσης, ἀπό τούς Έβραίους της Λακεδαίμονος, έγκαταστάθηκαν στήν 'Αναβρυτή, ένα χωριό τίσω ἀπό τὰ πρόβουνα τοῦ Γαυγέτου, όπου έζησαν καί προόδευσαν καί συνέβαλαν ούσιαστικά στήν οίκονομική πρόοδο τοῦ τόπου

ΑΓΙΣ ΑΣΤΕΡΙΑΔΗΣ



# Ό Κῆπος τῆς Ἐδέμ

Προπατορικό ἁμάρτημα ἤ προπατορική ἀρετή;

Τήν ἐποχή αὐτή, πού ἀρχίσαμε στή Συναγωγή τόν νέο ἐτήσιο κύκλο ἀναγνώσεως τῆς Τορά, ἔρχεται στήν ἐπικαι-ρότητα ἔνα θέμα πού ἀπασχόλησε καί ἀπασχολεῖ τούς με-λετητές τῆς Βίβλου. Πρόκειται γιά τό περιεχόμενο τοῦ τρίτου κεφαλαίου τῆς «Γενέσεως», πού μᾶς μιλᾶ γιά τόν «Κῆπο τῆς Ἑδέμ» (τόν Ιλαράδεισο).

Τό κεφάλαιο αὐτό εἶναι ἀπό τά ὡραιότερα τῆς Βίβλου. Ό ἀναγνώστης διαβάζει μέ θαυμασμό τό βάθος καί τή στοχαστικότητα τῆς ψυχολογίας τοὖ πειρασμοὖ κοί τῆς συνειδήσεως. Μέ ἀπαράμιλλη τέχνη μᾶς δείχνει τήν ἀρχή, τήν ἀνάπτυξη καί τή μεσουράνηση τοῦ πειρασμοὖ καί τοῦ δελεασμοῦ ὅπως, ἐπίσης, τίς συνέπειες τῆς ἀμαρτίας. Άπεικονίζει τήν πρώτη τραγωδία στή ζωή τοῦ ἀτόμου, τῆς κάθε ἀνθρώπινης ὕπαρξης, τόν χαμό τοῦ εὐτυχισμένου καί φυσικοῦ δεσμοῦ τοῦ ἀτόμου μὲ τόν Θεό, μέσω τῆς ἐκούσιας ἀνυπακοῆς τῆς φωνῆς τῆς συνειδήσεως, τῆς φωνῆς τοῦ Θεοῦ. Πολύ ὀρθά παρατηρεῖ ἔνας σύγχρονος βιβλικός μελετητής: «Κάθε ἀνθρωπος πού γνωρίζει τήν καρδιά του, γνωρίζει ὅτι ἡ Ιστορία αὐτή εἶναι ἀληθινή· εἶναι ἡ Ιστορία πῆς δικῆς του πτώσεως. Ὁ ᾿Αδάμ εἶναι τό ἄτομο καί ἡ Ιστορία αὐτή εἶναι δική μας».

Ο σημερινός ἀναγνώστης τῆς Ιστορίας τοῦ Κήπου τῆς Έδεμ ἔρχεται ἀντιμέτωπος με δύο βασικά ἐρωτηματικά: Πρώτον, εἶναι ἡ παραπάνω ἀφήγηση ἀληθινή, δηλ. ἡ ἔνναιὰ της εἶναι κυριολεκτική ἥ μεταφορική; Δεύτερον, εἶναι ὁ Ὅρις ἔνα ζῶο, ἔνα δαιμόνιο ἥ εἶναι ἀπλῶς ἡ συμβολική παρουσίαση τῆς 'Αμαρτίας;

Οι άπαντήσεις στά δύο παραπάνω έρωτήματα ποικίλλουν και καμμία άπ' αὐτές δέν θίγει τήν Πίστη τοῦ Ίσραηλίτη. Στόν Ίουδαϊσμό δέν ὑπάρχει τίποτε κατά τῆς πίστεως ότι ή Βίβλος προσπαθεί νά μάς μεταδώσει όρισμένες μεγάλες άλήθειες τῆς ζωῆς μέσω διαφόρων άλληγορικῶν άφηγήσεων καί έξιστορήσεων. ΟΙ Ραββίνοι έπανειλημμένως διδάσκουν μέ τή βοήθεια τῆς παραβολῆς καί τῆς άλληγορίας αὐτή δέ ή διδακτική μέθοδος είναι, ώς γνωστόν, πολύ διαδεδομένη μεταξύ τῶν λαῶν τῆς ἀνατολῆς ἀπό τούς ἀρχαίους χρόνους. Διακεκριμένοι Ἰουδαῖοι λόγιοι, ὅπως ὁ Μαϊμονίδης καί ὁ Ναχμανίδης έννοοῦν, συνεπῶς, τό παραπάνω κεφάλαιο τῆς Βίβλου σάν μία παραβολή. 'Ο δέ Σάνπα Γκαόν θεωρεί τόν "Οφι σάν τήν προσωποποίηση τὧν άμαρτωλών τάσεων του άνθρώπου, τή Γέτσερ Άρά, τή «Ροπή πρός τό Κακό» καί τό παράνομο, έν άντιθέσει μέ τή Γέτσερ 'Ατόβ, τή «Ροπή πρός τό Καλό» καί τό ήθικό.

Δύο θεμελιώδεις θρησκευτικές άλήθειες ξεπηδοῦν μέσα ἀπό αὐτή τήν Ιστορία. Ἡ πρώτη εἶναι ἡ σοβαρότητα τῆς ἀμαρτίας. Ὑπάρχει μία αἰώνια διάκριση μεταξύ όρθοῦ καί παράνομου, μεταξύ καλοῦ καί κακοῦ. Πάντοτε ὑπάρχουν οἱ διάφορες φωνές — οὶ φωνές τοῦ "Όφι — πού χλευάζουν καί



«Ὁ κῆπος τῆς Ἑδέμ», τοῦ Φλαμανδοῦ ζωγράφου Hieronymous Bosch (1450 - 1516).

σατιρίζουν κάθε διδασκαλία καί προτροπή τῆς ήθικῆς, πού διακηρύσσουν ὅτι τό ἔνστικτο ἀποτελεῖ τόν ἀσφαλέστερο καθοδηγητή γιά τήν ἀνθρώπινη εὐτυχία καί πού, ἀπερίφραστα, ἀρνοῦνται τίς ὁποιεσδήποτε κακές συνέπειες πού ἀκολουθοῦν τήν ἀπάρνηση τῶν θεϊκῶν ἐντολῶν.

Αὐτή ἡ Ιστορία ἐκπέμπει μιά αιώνια προειδοποίηση πρός τήν ἀνθρωπότητα κατά τῶν διαφόρων ἐπίβουλων καί μοιραίων «φωνῶν». ᾿Αποτελεῖ τήν ἴδια προειδοποίηση πού ἀπηύθυνε σὲ ἄλλους, μεταγενέστερους, χρόνους ὁ προφήτης Ἡσαΐας πρός τούς συγχρόνους του ἀρνητές τῆς ἡ-Θικῆς, λέγοντας: «Οὐαί εἰς ἐκείνους, οἴτινες λέγουσι τό κανόν καλόν καί τό καλόν κακόν ·οῖτινες θέτουσι τό σκότος διά φῶς καί τό φῶς διά σκότος · οῖτινες θέτουσι τό πικρόν διά γλυκύ καί τό γλυκύ διά πικρόν! Οὐαί εἰς τούς ὄσοι εἶναι σοφοί εἰς τούς ὀφθαλμούς αὐτῶν», (5:20)

Ή δεύτερη σπουδαία διδασκαλία, πού περιέχεται σ' αὐτό τό κεφάλαιο, εἶναι ὅτι ὁ ἄνθρωπος ἔχει ἐλεύθερη βούτ

ληση καὶ ὅτι σ' αὐτόν ἐναπόκειται νὰ ἐργασθεῖ μετά ἡ ἐναντίαν τοῦ Θεοῦ. "Ότι αὐτό ποῦ φέρει τήν τιμωρία δέν εἶναι τόσο ἡ γνώση τοῦ κακοῦ ὅσο ἡ ὑποταγή τοῦ ἀνθρώπου σ' αὐτό. 'Ο ἄνθρωπος ἀπό μόνος του διαγράφει τό πεπρωμένον του — εἶτε πρός τό καλό εἶτε πρός τό κακό. Σὲ κάθε γενιὰ παρέχονται στόν ἄνθρωπο οΙ δυνατότητες γιὰ νὰ ἀποκρούσει τίς προτροπές τῆς ἀμαρτίας καὶ νά ἀποδείξει ὅτι στέκεται ὑψηλότερα ἀπό τήν Ισχύ τοῦ κακοῦ. Κι ἄν ποτἔ τό ἄτομο παραπατήσει καὶ πέσει στό δρόμο τῆς ζωῆς, ὁ Ἰουδαϊσμός τὸν καλεῖ νά ἐγερθεῖ καὶ νὰ ἀναζητήσει μὲ ταπεινοφροσύνη τόν Οὐρὰνιο Πατέρα του.

Σέ κάποια Ταλμουδική άλληγορική συζήτηση οΙ Ραββῖνοι θέτουν τό ἀκόλουθο ἐρώτημα στόν Προφήτη: «Ἑάν
κάποιο άτομο ἀμαρτήσει ποιά θά εἶναι ἡ τιμωρία του;» Καὶ
ἡ ἀπάντηση ἔχει ὡς ἐξῆς: «Ἡ ψυχή πού ἀμάρτησε θά ἀποθάνει — ἡ ἀμοιβή τῆς ἀμαρτίας εἶναι ὁ θάνατος». Ἡ ἀπάντηση τοῦ Σοφοῦ στό ἴδιο ἐρώτημα ἔχει ὡς ἐξῆς: «Τό κακό
θά ἀκολουθεῖ τόν παρανομοῦντα — ἡ ἀμοιβή τῆς ἀμαρτίας
εἶναι ἀμαρτία». Ἡ ἀπάντηση, τέλος, τοῦ Παντοδύναμου εἶναι: «Ἅς μετανοήσει καί τό ἀμάρτημά του θά συγχωρεθεῖ
— ἡ ἀμοιβή τῆς ἀμαρτίας εἶναι ἡ μετάνοια».

#### Ή ίσυδαϊκή άντίληψη γιά τό «Προπατορικό `Αμάρτημα»

Διάφορες ἀπαισιόδοξες θεωρίες ἔχουν οίκοδομηθεῖ πάνω σ' αὐτό τό κεφάλαιο τῆς ἰστορίας τοῦ Κήπου τῆς Ἑδέμ. Π.χ., ἡ χριστιανικἡ πίστη περί Προπατορικοῦ 'Αμαρτήματος, (δηλ. ὅτι μὲ τήν πτώση τοῦ 'Αδάμ καί Εὔας, ἀμαρτήμαμε δλοι). 'Ότι, σάν συνέπεια τοῦ παραπτώματος τῶν Προγόνων μας, ὅλοι ξεκινᾶμε τήν ἐπίγεια διαδρομή μας μὲ βεβαρημένο παρελθόν. 'Ο 'Ιουδαϊσμός ἀπορρίπτει αὐτή τήν ἀντίληψη. 'Ο ἄνθρωπος ἦταν θνητός εὐθύς ἐξ ἀρχῆς: ὁ θάνατος δέν είσήχθηκε στόν κόσμο ἐξαιτίας τοῦ ἀμαρτήματος τῆς Εὔας. Δέν πρεσβεὐει ὅτι ὁ ἄνθρωπος ἔπαψε, μετά τό ἀμάρτημα, νά ἀποτελεῖ τὴν είκόνα καί τό ὁμοίωμα τοῦ Θεοῦ οὖτε πώς ἔχασε τήν ἰκανότητα νά κάμει τὸ καλό καί τό όρθόν. Οὖτε, βέβαια, πώς οἱ μετέπειτα ἀπόγονοι τοῦ 'Αδάμ κληρονομοῦν τίς ἀτέλειὲς του.

Πουθενά στήν ίουδαϊκή φιλολογία ή στό Προσευχολόγιο, (οὕτε ἀκόμη στίς προσευχές τῶν Ἡμερῶν τῆς Μετάνοιας), δέν συναντᾶμε τήν παραμικρότερη ἀναφορά γι΄ αὐτό τό ἐπεισόδιο, ὑπό τὴν χριστιανική ἐρμηνεία. Τουναντίον, κάθε μέρα κατά τήν πρωϊνή Τεφιλά, ὁ Ἱσραηλίτης διακηρύσσει: «Θεέ μου, ἡ ψυχή τήν ὁποίαν ἔδωσες εἰς ἐμέ εἶναι ἀγνή», (Καθ. Προσευχολόγιο, σελ. 13). ΟΙ δέ Χαχαμίμ παρατηροῦν: «Ὅπως ἀγνή εἶναι ἡ ψυχή ὅταν αὐτή ξεκινάει τὴν ἐπίγεια πορεία της, ἔτσι ἀγνή μπορεῖ ὁ ἄνθρωπος νά τήν ἐπίστρέψει στόν Πλάστη του».

'Αντί γιά τήν πτώση τοῦ ἀνθρώπου (ὑπό τήν συλλογική ἔννοια τῆς ἀνθρωπότητος) ὁ Ἰουδαϊσμός διακηρύσσει τήν ἔγερση τοῦ ἀνθρώπου· ἀντί τοῦ Προπατορικοῦ 'Αμαρτήματος, τονίζει τήν Προπατορική 'Αρετή, «Ζεχούτ 'Αβότ» τήν εὐεργετική ἐπίδραση τῶν δικαίων προγόνων ἐπί τῶν ἀπογόνων.

Σέ κάποιο Μιντράς διαβάζουμε: «Δέν ὑπάρχει γενιά χωρίς τόν δικό της 'Αβραάμ, Μωϋσῆ ἤ Σαμουήλ». Ότι δηλαδή, κάθε γενιά εἶναι Ικανή καί ἔχει τίς δυνατότητες νά ἀνέλθει στίς ὑψηλότερες βαθμίδες ήθικῆς καί πνευματικῆς ζωῆς. 'Ο 'Ιουδαϊσμός ἀσπάζεται τήν Ιδέα τῆς προόδου. 'Η «χρυσή ἐποχή» τῆς ἀνθρωπότητος δέν βρίσκεται στό παρελθόν, ἀλλά στό μέλλον, ὅπως διακηρύσσει ὁ 'Ησαΐας, (κεφ: 2), καί ὅλοι οἱ ἄνθρωποι προορίζονται νά συνδράμουν καί νά βοηθήσουν γιά τήν ἐγκαθίδρυση τοῦ ἐπίγειου Θεϊκοῦ βασιλείου.



Ο Ζάν Πωλ Σάρτρ με την Σιμών Ντε Μπωβουάρ, σε πρόσφατη φωτογραφία τους.

#### Ο ΑΝΤΙΣΗΜΙΤΙΣΜΟΣ ΕΙΝΑΙ ΕΓΚΛΗΜΑ

#### Λέει ὁ Ζάν Πώλ Σάρτρ

Στήν τελευταία συνέντευξη τοῦ γέρου καὶ σχεδόν πιά τυφλοῦ φιλοσόφου Ζάν Πώλ Σάρτρ, πού ἀναδημοσιεύει ἀπό τό «'Εουροπέο», ἡ «Πρωϊνή 'Ελευθεροτυπία» (11/10/79). ἀναφέρεται, ἐκτός τῶν ἄλλων:

«Ό Ζάν Πώλ Σάρτρ εἶναι τελικά όπο τούς φιλόσοφους που έχουν δεχτεῖ τὰ πιό πολλά πυρά ἐνάντια στὶς ίδέες τους. Τον λένε άνθρωπιστή συχνά, γιὰ νά τόν κατηγορήσουν ἡ φίλο τῶν τρομοκρατῶν, γιὰ νὰ τόν κατακρίνουν. Καὶ σήμερα ἀκόμα ὅμως ὁέν διστάζει νὰ δώσει τὶς δικές του πολιτικές ἔξηγήσεις γιὰ όσα συμβαίνουν. Ἔτσι, σχετικά μὲ τὸν ἀντισημιτισμό ἀλλά καὶ μιὰ νέα στροφή πρός τόν σημιτισμό, λέει.

\* «Μοῦ κάνει ἐντύπωση ὁ τρόπος πού προσπαθοῦν τελευταῖα νά συμφιλιώσουν τίς δύο αύτες ίδεολογίες. Βρισκόμαστε πράγματι τελευταΐα μπροστά σ' ένα καινούργιο γεγονός: ὁ άντισημιτισμός, που άλλοτε ήταν μια Ιδεολογία έκτος μοδας αύτῶν που συνεργαστηκαν μέ τούς Γερμανούς, κερδίζει συνεχώς έδαφος σήμερα. Έτσι συμβαίνει νά γινόμαστε θεατές μιᾶς περίεργης και λίγο ύποπης στάσης. Σάν ἐκείνη τῆς τηλεοπικῆς ἐκπομπῆς «'Απόστροφος» όπου οἱ όργανωτές ἔθεσαν άντιμέτωπους Ἑβραίους και άντισημίτες, οἱ ὁποῖοι συζητοῦσαν γιά τό ποιός ἔχει δίκιο. Μό ὁ ἀντισημιτισμός είναι έγκλημα καί δέν συζητιέται στα σαλόνια. Δεν μπορεί να άνεχτεί κανείς τήν ϋπαρξή του και να φτάνουμε στο σημεῖο νά τόν συζητᾶμε. Οὕτε μποροῦν νά συνεργάζονται οΙ Εβραΐοι σε μιά άντιεβραϊκή συζήτηση. Αύτες οΙ έκπομπες δεν είναι ἀπλῶς ἡλίθιες, εἶναι ἀπάτη. Εἶναι κωμικό ἀλήθεια ν΄ ἀνοίγεται μιά συζήτηση άνάμεσα σε δύο είδη άνθρώπων πού ὁ ένας θέλει τόν θάνατο τοῦ άλλου»

\* «Ύπάρχει κάτι τό γελοῖο στήν άνακίνηση τοῦ ἐβραϊκοῦ προβλήματος, ὅπως ἐμφανίζεται τελευταΐα», προσθέτει ὁ Σάρτρ. «'Ας πάρουμε τήν ταινία «'Ολοκαύτωμα». Ήταν τόσο κακοφτιαγμένο καί γελοῖο νά βλέπεις νά πηγαίνει μιά γυναίκα στό στρατόπεδο συγκεντρώσεως γιά νά προσπαθήσει νά δεῖ τόν άντρα της. Κάτι τέτοιο, ὅπως ξέρουν ὅλοι, δέν συνέβει ποτέ. Πώς μπορεῖ ὁ Θεατής νά συγκινηθεί μέ μιά τόσο παγερή καί άξιοπρεπή οΙκογένεια. σάν αὐτή τῶν Βάις. Ὠστόσο ὁ στόχος τῆς ταινίας ήταν άλλος. Ήταν ένας τρόπος διαφήμισης τῶν Ἑβραίων. Καί ὅπως ἔγραψε τό «Νουβέλ Όμπσερβατέρ» είχε «ἔναν άλλο στόχο: νά κάνει τούς ίδιους τούς Έβραίους, θεατές τής μοίρας τους, νά τούς προσφέρει άκαδημαϊκή συζήτηση γιά τό πρόβλημά τους. Καί φυσικά νά τούς ἀποκοιμίσει». Στό είδικό τεῦχος μας τῶν «Μοντέρνων Καιρών» δημοσιεύσαμε τά πρακτικά μιᾶς συζήτησης που όργανώσαμε άνάμεσα σε άγωνιστές "Αραβες καί σε άγωνιστές Ισραηλινούς. Ἡ συζήτηση αὐτή μοῦ φαίνεται ὅτι ἦταν πολύ σημαντική. Καί δτι κάτι τέτοιο μπορεί νά βοηθήσει γιά νά προχωρήσει μιά συζήτηση στό θέμα αὐτό πού ἀπασχολεῖ σήμερα τόν κόΤό ΒΙΒΛΙΟ ΜΝΗΜΗΣ, πού κυκλοφόρησε πρόσφατα τό Κεντρικό Ίσραηλιτικό Συμβούλιο, καί πού περιέχει όσα ὀνόματα Έβραίων, πού έξοντώθηκαν στά γερμανικά στρατόπεδα, μπόρεσαν νά βρεθοῦν, προκάλεσε σειρά συγκινητικῶν ἐκδηλώσεων.

'Από τίς ἐκδηλώσεις αὐτές, γιά τίς ὁποῖες τό Κεντρικό Ίσραηλιτικό Συμβούλιο Θερμά καί βαθειά εὐχαριστεῖ ὅ-

λους, μεταφέρουμε τίς παρακάτω:



# ΒΙΒΛΙΟ ΜΝΗΜΗΣ

ΕΚΔΟΣΗ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

40HNA



ΒΙΒΛΙΟ ΜΝΗΜΗΣ

#### Μηνύματα άπό τή Χριστιανική Όρθόδοξο Έκκλησία

\* 'Ο π. 'Αρχιεπίσκοπος 'Αθηνών καί πάσης 'Ελλάδος κ. 'Ιερώνυμος μᾶς ἔγραψε:

«Ἐγνώριζα ἤδη τό δρὰμα τῶν Ἑβραίων συμπατριωτῶν μου καὶ ὡς ἄνθρωπος ἡσθανόμην ἐντροπήν, διότι εἶχαν εὑρεθῆ συνἀνθρωποί μας νά ὀργανώσουν καὶ νά ἐκτελέσουν τό ἔγκλημα τῆς γενοκτονίας τῶν Ἑβραίων τῶν ἐτῶν 1943 καὶ 1944.

Ως φοιτητής είχα είς τό Βερολίνον παρακολουθήσει τούς χιτλερικούς διωγμούς καί τήν έκ μέρους τῶν ναζιστῶν καλλιέργειαν τοῦ ἐναντίον σας μίσους, άλλά τότε μοῦ ἦτο άδύνατον νά φαντασθώ τήν έκτασιν καί τό βάθος τῆς συμφορᾶς, πού θά έξαπέλυαν οΙ πανεπιστήμονες τῆς σκληρότητος καί τοῦ καννιβαλισμοῦ όλίγα ἔτη βραδύτερον. Εἶχα ἐπίσης ἰδίαν ἀντίληψιν τῶν αίσθημάτων τοῦ τρόμου καί τοῦ ἄγχους, τά ὁποῖα προεκάλουν είς τούς δμοθρήσκους σας, διότι έν Βερολίνω, ἴσως κινούμενος ἀπό αίσθήματα ένδομύχου διαμαρτυρίας διά τά συμβαίνοντα καί έκ συμπαθείας πρός τούς πάσχοντας, προετίμησα νά διαμένω είς μίαν εβραϊκήν οΙκογένειαν. Πρέπει όμως νά σᾶς ὁμολογήσω ὅτι τό περιεχόμενον τοῦ «Βιβλίου Μνήμης», πού εἶναι πράγματι ἕνα «βιβλίο όδύνης καί πόνου», ὄχι μόνον διά σᾶς άλλά καί διά κάθε άνθρωπον, ὁ ὁποῖος σέβεται τόν ἐαυτόν του, ἦτο ἀδύνατον νά τό προβλέψη τις, έστω καί ἄν διέθετε τήν Ισχυροτέραν δυνατήν Φαντασίαν.

Εύχομαι ὁ «Θεός τῶν πνευμάτων» νά ἀναπαύση ὅλους τούς τόσον ἀδίκως φονευθέντας ὁμοθρήσκους σας καί τούς ἄλλους εἰς τούς κόλπους τοῦ 'Αβραάμ καί νά φωτίση ὅλους ἡμᾶς νά πράξωμεν ὅ,τι εἶναι σύμφωνον μέ τό ἄγιον θέλημά Του, διά νά μή ἐπαναληφθοῦν ποτέ πλέον παρόμοια ἐγκλήματα».

 Ό Σεβασμιώτατος Μητροπολίτης Δημητριάδος κ. Χριστόδουλος ἔγραψε σέ ἐπιστολή του:

«Σᾶς εύχαριστῶ διά τήν εὐγενή άποστολήν τοῦ «Βιβλίου Μνήμης», είς τό ὁποῖον ἀποθανατίζεται τό φρικαλέον καί στυγερόν ἔγκλημα τῆς γενοκτονίας είς βάρος χιλιάδων άθώων Έλλήνων Ίσραηλιτῶν ἀπό μέρους τῆς ναζιστικῆς θηριωδίας. Μαζί μέ όλους τούς άνθρώπους καλῆς θελήσεως, καταδικάζομεν καί ἡμεῖς, ὡς Χριστιανοί, τό κακούργημα έκεῖνο, τό ὁποῖον συνέλαβον καί διέπραξαν άνθρωποι μακράν τοῦ Θεοῦ εὐρισκόμενοι. Εἴθε ἡ μνήμη τοῦ άπαίσιου έγκλήματος νά ἀποτρέψη, είς τό μέλλον, ἐπανάληψιν νέων πολέμων καί ἄλλων συναφῶν ώμοτήτων είς βάρος τοῦ 'Ανθρώπου, ὁ ὁποῖος, κληθείς ύπό τοῦ Θεοῦ διά νά ἄρχη τῶν έπιγείων κτισμάτων, είναι άξιος νά άπολαμβάνη άδιατάρακτον είρηνην καί νά διάγη έν άγάπη καί συνεργασία μετά τῶν ἀδελφῶν του, ἀνεξαρτήτως φυλῆς, θρησκείας καί γλώσσης».

 Έπίσης ἔγραψαν στό Κ.Ι.Σ. οΙ Σεβασμιώτατοι Μητροπολίτες Πειραιῶς κ. Καλλίνικος καί Μαρωνείας καί Κομοτηνῆς κ. Δαμασκηνός. \* Η έφημερίς 'Ημερησία, σε σχόλιό της άνέφερε (26 - 10 - 79):

-10 - 79«ΟΙ ΑΡΙΘΜΟΙ είναι πάντα ή πιό σκληρή άλλά και ή πιό είλικρινής γλώσσα. Στήν δική τους περιοχή δέν χωρούν ούτε άμφιβολίες ούτε έρωτηματικά όταν δίπλα σέ κάθε άριθμό ὑπάρχει καί ἔνα όνομα. Καί είναι το όνομα ένός Έλληνα Ίσραηλίτη, πού χάθηκε στά ναζιστικά στρατόπεδα συγκεντρώσεως. Δέν είναι άκριβής ὁ άριθμός τῶν θυμάτων πού περιέχονται στό βιβλίο, γιατί, όπως σημειώνεται στό σύντομο πρόλογο, «οΙ Ναζί μαζί μέ τούς άνθρώπους κατέστρεψαν καί τά άρχεῖα καί τά στοιχεῖα. Καί τό ξκαναν αὐτό, γιατί τά άρχεῖα αὐτά εἶχαν ψυχή, ἡταν μιά φωνή πού κάποτε θά ὑψωνόταν γιά νά καταγγείλει τό έγκλημα τῆς γενοκτονίας». Ύστερα ἀπό τόν μονασέλιδο πρόλογο, άκολουθεῖ ένας πίνακας πού δείχνει σέ συνολικούς άριθμούς τίς άπώλειες τοῦ έβραϊκοῦ πληθυσμού τῆς Ελλάδος, μετά τούς διωγμούς του 1943 καί 1944. Στίς ἐπόμενες ἐκατόν σαράντα σελίδες τοῦ Βιβλίου άναγράφονται όνομαστικά κατά Κοινότητες όλα τά θύματα τῶν διωγμῶν. Καί στό τέλος μιά λευκή σελίδα μ' ένα ἀπλό δάφνινο στεφάνι, άφιερωμένη «Στόν άγνωστο Έλληνα, Έβραῖο τό θρήσκευμα, πού χάθηκε στά ναζιστικά στρατόπεδα συγκεντρώσεως». Δέν γνωρίζουμε σέ ποιόν ἀνήκει ἡ ίδέα τοῦ «Βιβλίου Μνήμης». Έκεῖνο **όμως, πού πετυχαίνει αὐτή ἡ** άπέριττη ἔκδοση ἔχει σίγουρα ξεπεράσει τήν ὅποια προσδοκία τῶν ἐμπνευστῶν τῆς Ιδέας. Σπάνια ἔνα βιβλίο, ἔνα ἀπλό μητρῶο ὁνομάτων, θά λέγαμε, παίρνει τίς διαστάσεις μιᾶς έκρηκτικῆς κατηγορίας, πού καμιά περιγραφή δέν θά μπορούσε νά τήν κάνει τόσο ἄμεση, τόσο άδυσώπητη, άλλά καί τόσο λιτή. Γιά μιά άκόμη φορά τό Κεντρικό Ίσραηλιτικό Συμβούλιο μ' αὐτό «τό βιβλίο ὀδύνης καί πόνου» ξαναζωντανεύει, μέ τήν συγκλονιστική απλή γλώσσα τῶν ἀριθμῶν, τήν πιό συνταρακτική τραγωδία τοῦ Δευτέρου Παγκοσμίου Πολέμου, μέ τά ἔξη ἐκατομμύρια τῶν ἀθώων θυμάτων τοῦ Λαζισμοῦ καί πού ἀνά+ 'H Γυναίκα (21.11.1979) γράφει:

«Μιά έκδοση, ἕνα συγκλονιστικό βιβλίο μνήμης ἔφτασε στή στήλη μου. Πρόκειται για μια ἔκδοση τοῦ Κεντρικοῦ Ἱσραηλιτικοῦ Συμβουλίου τῆς Ἑλλάδος, μέ γαλανόλευκα ἐξῶφυλλο καὶ μὲ τὸν τίτλο: ΒΙΒΛΙΟ ΜΝΗΜΗΣ. Τό ξεφυλλίζεις καὶ αἰσθάνεσαι τό δάχτυλά σου νὰ καῖνε. Πρόκειται γιὰ ἔνα λεπτομερἢ πίνακα τῶν Ἑλλήνων, Ἑβραίων τὸ θρήσκευμα, πού ἐξοντῶθηκαν ἀπό τούς χιτλερικούς κατὰ τὴ διάρκεια τῆς Κατοχῆς (1943 — 1944). Ἡ μακάβρια αὐτή «στατιστική» καταχωρεῖται κατά γεωγραφικές περιφέρειες καὶ πόλεις. Στέκεσαι σὲ μιὰ σελίδα καὶ βλέπεις 10, 20 νεκρούς μὲ τὸ ῖδιο ἐπώνυμο. Γυρίζεις ἄλλη σελίδα, μπορεῖ νὰ συναντήσεις 30 ἢ 40 μὲ τὸ ῖδιο ἐπώνυμο. Οἰκογένειες δηλαδή όλόκληρες, ἀδελφοί, συγγενεῖς, παπποῦδες, ἐγγόνια, γονιοί νὰ ἔχουν ἐξοντωθεῖ σύρριζα. Καὶ φυσικά καταχωρούνται τὰ ἀνόματα όσων βρέθηκαν τὰ στοιχεῖα. Γιατί σὲ πολλές περιοχές, μαζί μὲ τοὺς ἀνθρώπους, καταστράφηκαν καὶ τὰ στοιχεῖα. Γι' αὐτούς ὑπάρχει μιὰ τιμητική ἀναθηματική σελίδα μὲ τίς λέξεις: ΣΤΟΝ ΑΓΝΩΣΤΟ ΕΛΛΗΝΑ. ΕΒΡΑΙΟ ΤΟ ΘΡΗΣΚΕΥΜΑ. ΠΟΥ ΧΑΘΗΚΕ ΣΤΑ ΝΑΖΙΣΤΙΚΑ ΣΤΡΑΤΟΠΕΔΑ ΣΥΓΚΕΝΤΡΩΣΕΩΣ, κι ἔνα στεφάνι δάφνης...

Διαβάζεις λ.χ. στίς στήλες τής «στατιστικής» δτι ή Κοινότητα Καβάλας εἶχε 2.100 όμοεθνεῖς Ἑβραίους, καὶ ἐπέζησαν 421 Ἡ ἀπό τήν Κοινότητα Χανίων — Κρήτης ἀπό τούς 350, ἐπέζησαν ἐφτά! Καὶ χωρίς νά ὑπάρχουν ὅλα τά στοιχεῖα, ἰδιαίτερα ἀπό τή Θεσσαλονίκη, πού εἶχε τό μεγαλύτερο ὁμοεθνή ἐβραϊκό πληθυσμό, στό σύνολο ἀναφέρεται τό ἐξῆς:

Πληθυσμός πρό τῶν διωγμῶν 77.178. Πληθυσμός μετά τούς διωγμούς 10.066

Ποσοστό έλαττώσεως 89%. Δέν πρόκειται περί ποσοστοῦ άλλὰ περί ἐκατόμβης. Ἄς εἶναι αἰωνια ἤ μνημη τῶν ὁμοεθνῶν μας Ἑβραίων, ποὐ δοκίμασαν τή φριχτότερη ἐξόντωση στά στρατόπεδα συγκεντρώσεως. Ἦσαν κι αὐτοί ἔνα κομμάτι τῆς Ἑλλάδας...»

• Ἐπίσης ἔγραψαν σχετικά: Ταχυδρόμος (Βόλου, 23/10/79), Θεσσαλία (Βόλου, 23/10/79).
• Πρωϊνή (23/10/79), Έθνική Φωνή (Χανίων, 24/10/79), Καβάλα (25/10/79), Θεσσαλονίκη (26/10/79), Έλευθερία (Λαρίσης, 26 καί 27/10/79), Νέα Ἐποχή (Κατερίνης, 27/10/79), Πολιτικά Θέματα (25/10/79), Αὐγή (Πύργου, 29/10/79), Πέλλα (Ἑδέσσης, 31/10/79), Κερκυραϊκή (26/10/79), Αυγή (Τύργου, 29/10/79), Πελοπόννησος (Πατρῶν, 1/11/79), Νέος ᾿Αγών (Καρδίτσης, 3/11/79). Ἐρευνα (Ἰωαννίνων, 5/11/79), Ἑλευθεροτυπία (8/11/79), Ξάνθη (28/10/79), Ἑλληνικός Βορρᾶς (10/11/79), Τοπική Φωνή (Πρεβέζης, 27/10/79), Θεσσαλιῶτις (Καρδίτσης, 12/11/79), Μεγαρικός Τύπος, Δημοσιότης (˙Οκτώβριος 1979). ᾿Αλήθεια (Κερκύρας, 5/11/79) καί Τά Τσίντζινα (Γκορίτσης – Σπάρτης, ˙Οκτώβριος 1979).

μεσά τους εἶναι καί οἱ ¨Ελληνες Ἱαραηλίτες. ¨Ενα αῖσθημα εὐλαβεἰας κι ἔνα δέος συνέχει τήν ψυχή τοῦ ἀναγνώστη, ὅταν φυλλομετρᾶ τίς σελίδες τοῦ «Βιβλίου Μνήμης». Στῶμεν εὐλαβῶς…».

Ἡ Τόια ἐφημερίδα δημοσίευσε ἐπίσης χρονογράφημα τοῦ κ. Π. ᾿Αθηναίου, τό ὁποῖο καταλήγει ὡς ἐξῆς:

«Βιβλίο πόνου άποκαλοῦνε οΙ έκδότες του τό λεύκωμα αὐτό. Καὶ έχουν δίκιο. Εἶναι εῖνα βιβλίο γεμάτο ἀπό ἀνθρώπινο πόνο, ἀλλά καὶ ἀπός ΦΡΙΚΗ. Καμιά λέξη δέ μπορεῖ νά δώσει παρηγοριά σ΄ αὐτούς πού ἀπόμειναν γιά νά θυμοῦνται, ὅτι μέσα σέ ἔναν αἰώνα πολιτισμοῦ, ὁ ΑΝ-ΘΡΩΠΟΣ ἔγινε ἔνα ΚΤΗ-ΝΟΣ...». (28/10/79)



#### ΒΙΒΛΙΟ ΜΝΗΜΗΣ

\* Τό **Έμπρός** σημειώνει:

«...Τό χαρακτηρίζουν βιβλίο όδύνης καί ντοκουμέντο. Καί εὐστοχώτατα. Δέν περιέχει άφηγήσεις. Μόνον άριθμούς θυμάτων τοῦ Ναζισμοῦ, κατά διαμερίσματα, καί όνόματα, βάσει τῶν ἀρχείων ἐκείνων πού διασώθηκαν. Εἶναι, πραγματικά, μιά συγκλονιστική μαρτυρία. Ποτέ οΙ ἀριθμοί δέν εἶχαν τέτοια δύναμιν...». (2/11/79).



# Ή πνευματική Έλλάδα

\* 'Ο καθηγητής τῆς 'Ιστορίας Δογμάτων καί Οἰκουμενικῆς Κινήσεως τοῦ Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης κ. 'Ιω. Καλογήρου, σέ ἐπιστολή του ἀναφέρει:

«Εύχαριστώ θερμώς διά τήν καί είς έμε Τιμητικήν, φιλόφρονα έκ μέρους Σας αποστολήν τοῦ Λευκώματος - βιβλίου πράγματι, όδύνης και πόνου -«Βιβλίον μνήμης». Είς αὐτό καί μέ τήν απλήν άκομη παράθεσιν τῶν ἀνομάτων τῶν ἐκατοντάδων καί χιλιάδων τῶν ἀπό τήν χώραν μας θυμάτων τοῦ απαισίου έκείνου χιτλερικού διωγμού τῶν ὁμοθρήσκων Σας καὶ συμπολιτῶν μας ἀπό ὅσας Κοινότητας ήμπορέσατε ασφαλώς ύστερα από μεγάλην έρευνητικήν προσπάθειαν, νά έχετε τά σχετικά στοιχεία, έντυπώνεται παραστατικώτατα και διαιωνίζεται είς τήν μνημην μας το όλον έκεῖνο δράμα, τό οποίον άμαυρώνει τόν χαρακτήρα τοῦ όλου νεωτέρου άνθρωπίνου πολιτισμού. Ούτω συνειδητοποιείται είς δλους μας και ή εύθυνη και ή ύποχρέωσις διά τήν με κάθε μέσον παρεμβολήν μας είς τους τομείς της είδικωτέρας δράσεως μας ὁ καθένας καί είς τῆν ὅλην μας έκδήλωσιν πρός αποτροπήν είς το μέλλον οιασδήποτε, από οιανδήποτε πλευράν και πράς οιανδήποτε κατεμθυνσιν της όλης άνθρωπότητος, παρομοίας ή άναλογου έγκληματικής δραστηριότητος. Από τοιαύτας δραστηριότητας άπειλείται καί θά άπειλήται πάντοτε ή άνθρωπότης, έφ' όσον αύτη άντιστρατεύεται πρός τόν Θεόν.

άγνοεῖ ἡ καί «καταργεῖ» Αὐτόν και προβάλλει είς την θέσιν Του ίδικά της κατασκευάσματα, είδωλα και φαντάσματα. 'Η εύχή, πράγματι, και ή προσπάθεια όλων μας πρέπει να είναι ή, έν εύχαριστία πρός τον Θεόν διά τά όσα άγαθά είς την ζωήν αὐτήν μᾶς χαρίζει καί με τόν υψηλόν τώρα τεχνικόν πολιτισμον μᾶς έμπλουτίζει, συνεχής συμβολή μας, με άλληλοσεβασμόν μεταξύ μας οἱ ἄνθρωποι. διά τῆν πραγματικήν τελικήν έμπεδωσιν και καρποφορίαν τὴς «είρὴνης τοῦ σύμπαντος κόσμου». Μέ την προτροπήν και την εύχην αύτήν, ή όποια έπαναλαμβάνεται συχνά είς την λειτουργίαν της Όρθοδόξου Έκκλησίας και άντιστοιχεί πρός τό καί είς την έβραϊκήν λατρείαν και την άλλην έποικοινωνίαν συχνά έπίσης έπαναλαμβανόμενον: Schalom, κατακλείετε και Σεῖς, παλύ εὐστόχως, τόν περιεκτικόν του όλου νοήματος τής παρούσης έκδοσεώς Σας Πρόλογον.

Δέν κατωρθώσατε, φαίνεται, νά

βρήτε τα σχετικά στοιχεία άπο την «ρουμανιώτικη», την ελληνικώτατη δηλαδή, έβραϊκή Κοινότητα της προσφιλούς μου γενέτειρας, τών Ίωαννίνων. Μέ πολλά μέλη από την Κοινότητα αύτην, είδικά δε με Ίσραηλίτας συμμαθητάς μου είς την έκει Ζωσιμαίαν Σχολήν, πρό του πολέμου, συνδεόμουν πολύ. Διά πολλούς από τούς γνωστούς μου αύτούς έχω πληροφορηθή μέ χαράν ότι είχαν σωθή. Με ίδιαιτέραν συγκίνησιν είχα διαβάσει τά σχετικά μέ τήν έβραϊκήν Κοινότητα τῶν Ίωαννίνων είς το Τεύχος Μαρτίου 1979 τοῦ Περιοδικού Σας «Χρονικά», τό όποῖον, λίαν φιλοφρόνως, τακτικά μοῦ άποστέλλετε, πάντοτε ένδιαφέρον καί κατατοπιστικόν, και δή και άπο θεολογικής δι έμε ἀπόψεως.

Ευχάριστῶ και πάλιν δι' ὅλα εὐχόμενος συνεχῆ πρόοδον και ἐπιτυχίαν, με την βοήθειαν τοῦ Θεοῦ, εἰς τό ἔργαν και τοὺς σκοπούς τοῦ Συμβουλίου

#### Μιά συγκινητική ἐκδήλωσις:

302. Δζίβρε Σόλ Γιουδά 36

'Ο κ. Εὐάγγελος Σουλτάνης (ἀπό τή Θεσσαλονίκη) ἔγραψε καί μᾶς ἔστειλε τό παρακάτω ποίημα:

Κάλυψε μαῦρο σύγνεφο τόν ἤλιο τοῦ καιροῦ μας τί ὁ θάνατος ξαστέρωσε στό πιό τρανό του φάσμα. Ήρθε σάν ἀνάμνηση πικρή σ΄ ἔνα βιβλίο τοῦ Πόνου κι άνάμεσα στά όνόματα τῶν πού σκοτῶσαν οl Οὖνοι καντήλι φωτοκαίει χλωμό τ' ὄνομα τό δικό της. Πικράθηκεν ή σκέψη μου γιά τό θλιφτό χαμό της κι άντί γιά ποίημα έρωτικό γράφω νεκρολογία: Τά ρόδινα χαμόγελα πού άνθούσανε στά χείλη της , ἔμειναν μές τή μνήμη μου σάν φῶτα μακρυνά πού όδηγοῦν σέ μιά ἄνοιξην εἴκοσι δυό μου χρόνων. Έκεῖ στό Διδυμότειχον, τήν είχα ἐγώ γνωρίσει κοπέλλα μέ κορμοστασιά γλυπτή – ζωηρή – κι αίθέρια. Ξανθά μαλλιά στεφάνωναν τό ώραῖο πρόσωπό της καί τά γαλάζια μάτια της σκορπούσανε σκοτάδια Ήτανε ήλιος λαμπερός στά δέκα όκτώ της χρόνια κι έγώ νέος άνθυπολοχαγός ἔννοιωσα περηφάνεια γιά ἔναν χορό πού πέταγα σάν χόρεψα μαζί της γιά ἔναν χορό πού μ' ἄφησε μιάν άνθισμένη μνήμη.

Ο κ. Σουλτάνης σημειώνει τά έξῆς ἐπεξηγηματικά καί συνάμα τραγικό: «Ἡ Σόλ Τζίβρε μαζί μὲ τούς γονεῖς της παραβρέθηκε στό χορό πού ἔδωκε ἐκεῖ στό Διδυμότειχο, τόν χειμώνα τοῦ 1923, τό Σύνταγμα Προκαλύψεως "Εβρομ. Ἡταν μιά όμορφιά. Οἱ νεαροί όξιωματικοί τοῦ συντάγματος τήν ἔνοιωθαν σάν χάρμα όφθαλμῶν καί αἰσθήσεων κι ὅλοι λαχταροῦσαν νά χορέψουν μαζί της. Ἡ Σόλ χάρισε καί σέ μένα ἔναν χορό. Τώρα — ὕστερα ἀπό πενήντα ἔξι χρόνια — τό λεύκωμα πού ἔβγαλε τό Κεντρικό Ἱαραηλίτικό Συμβούλιο τῶν Κοινοτήτων τῆς Ἑλλάδος, στάθηκε ἀφορμή νά γράψω τό παραπάνω ποίημά μου, γιατί στόν αῦξοντα ἀριθμό 302 διάβασα τ' δνομά της πού τό θυμόμουν πάντα».

# Από τά δημοσιεύματα τοῦ τύπου



#### 44ον Πληροφοριακόν Δελτίον δημοσιευμάτων τοῦ Τύπου

#### 1. ΠΕΡΙ ΕΒΡΑΙΩΝ

Βήμα: Σέ άρθρο τοῦ κ. ᾿Αδ. Πεπελάση, γιἄ τῖς ἐπιπτώσεις στήν Ἑλλάδα τῆς συνδέσεως μέ τήν ΕΟΚ, σημειώνει ὅτι ὅταν ἄρχιζε ἡ Βιομηχανική Ἐπανάσταση κι ἐγκαθιδρυόταν ἡ εὐρωπαϊκή δημοκρατία, ὁφειλόταν σέ ἐκπροσώπους τῶν θρησκευτικῶν αἰρέσεων καί μειοψηφιῶν. Ὁ καθηγητής τῆς Ὁξφόρδης Η. Τrevorpopper δείχνει στό ώραῖο του βιβλίο «Ἡ Εὐρώπη γίνεται δύση» πόσο συνέβαλαν οἱ Ἐβραῖοι καὶ οἱ ἄλλες θρησκευτικές ἡ ἐθνικές μειοψηφίες στίς ναυτικές τελειοποιήσεις πού ἐπέτρεψαν τή θαλασσοκρατία τῶν Πορτογάλων καὶ τῶν Ἱσπανῶν καὶ τήν ἀπαρχή τῆς Εὐρωπαϊκῆς ἀνάπτυξης καὶ ἐπέκτασης». (31 / 10).

Θεσσαλονίκη: 'Η 'Ελίζα Ριάδη, πού πλησιάζει τά 90 της χρόνια, γεννήθηκε στήν 'Αμβέρσα καί εἶναι γυναίκα τοῦ Β. Ριάδη, ἀδελφοῦ τοῦ Α/μιλίου, πού ὑπῆρξε καλλιτεχνική φυσιογνωμία τῆς Συμπρωτευούσης. Δούλεψε στόν 'Ελληνικό καί Διεθνἢ 'Ερυθρό Σταυρό ἀπό τό 1939, μέ (διαίτερη ὑπηρεσία στά γερμανικά στρατόπεδα. Σήμερα θυμὰται: «...πληροφορήθηκα ὅτι στό σταθμό δυό μέρες ἦταν 800 'Εβραῖοι ἀπό τήν Καστοριά δίχως φαΐ καί νερό. Τρέχω καί βλέπω ἔνα φορτηγό γερμανικό μέ ψωμιά γιά τούς 'Άγγλους. Μὲ τό ἔτσι θέλω τά πῆρα καί τά πῆγα στό σταθμό. Εἶχα μιά δύναμη βέβαια σάν Διεθνής 'Ερυθρός Σταυρός, ἀλλά εἶχα πιό πολύ κουράγιο, ὅταν ἔμαθα μάλιστα ὅτι ἐτοίμαζαν είδικό συσσίτιο γιά τά σκυλιά τους, πλέον δέν μέ κρατοῦσε τίποτα. Σ΄ αὐτά τά θέματα τή ζωή σου δέν πρέπει νά τήν λογαριάζεις, τρομάζεις τόν ἄλλον μέ τήν ἀπόφαση πού βλέπει στά μάτια σου» (27/10).

Ίστορία: Μέ τίτλο «'Αμφισβητοῦνται οΙ θάλαμοι ἀερίων» δημοσιεύει συνέντευξη τοῦ Γάλλου Ιστορικοῦ Ρ. Φωρισσόν, ὁ ὁποῖος ὑποστηρίζει ὅτι δέν ὑπῆρξαν ποτέ οΙ έξοντωτικοί θάλαμοι ἀερίων καί ὅτι ὅλα αὐτά ἀποτελοῦν «ψεὕδη πολεμικῆς προπαγάνδας». Στή συνέχεια δημοσιεύει τή συντριπτική ἀπάντηση τοῦ 'Ιταλοῦ καθηγητοῦ 'Ε. Κολότι, ὁ ὁποῖος ἀποδεικνύει ὅτι «τό θράσος τοῦ κ. Φωρισσόν ὑπερβαίνει τὰ ὅρια. ΟΙ ἀπόψεις, ποῦ έξακολουθεῖ παράλογα νά ὑποστηρίζει, βασίζονται σέ τερατώδεις ψευδολογίες καί ἐνῷ δέν ἔχουν καμιά Ιστορική βάση ἔχουν ὅμως πολιτική σκοπιμότητα: 'Αποσκοποῦν στήν παραπλάνηση τῆς κοινῆς γνώμης». (Νοέμβριος 1979).

— Στό ἴδιο τεῦχος βιογραφία τοῦ Ἔρνστ Τόλλερ, τοῦ Ἑβραίου ποιητοῦ, ὁ ὁποῖος διετέλεσε Ἁντιπρόεδρος στή «σοβιετική κυβέρνηση» τοῦ Μονάχου τό 1918. Ὁ Χίτλερ τόν κατεδίωξε ἄγρια. Τό 1939 βρέθηκε κρεμασμένος στή Ν. Ὑόρκη.

Έπίκαιρα: `Αποσπάσματα τοῦ ντοκουμέντου τοῦ Πολωνοῦ Κ. Μοζάρσκι, ὁ ὁποῖος κλεισμένος ἐπί τέσσερα χρόνια στό ἴδιο κελί μέ τόν στρατηγό Στρούπ, τόν έξολοθρευτή τοῦ γκέτο τῆς Βαρσοβίας, συνέλεξε τίς παρανοϊκές ἀντιλήψεις τῆς δλοκληρωτικῆς νοοτροπίας καί τίς παρουσίασε μέ τόν τίτλο «Συζητήσεις μέ ἔνα δήμιο» (22/ 11).

Πειραϊκή - Πατραϊκή: Σέ ἄρθρο μέ θέμα «ἀναζητώντας τήν έθνική μας ταυτότητα», γράφει μεταξύ ἄλλων: «ἀναμεσα στίς ἀνατολικές ἀντιλήψεις περί ἀνθρώπου, καί περιβαλλόμενος ἀπό μεγάλους ἄρπαγες λαούς, έδημιούργησε καὶ ὁ Ἰουδαϊσμός τό δικό του πρότυπο περί τοῦ ἀνθρώπου. Ὁ Ἰουδαϊος ἔπρεπε νά ἐπιβιώσει, καί προπαντός ἔπρεπε νά μήν ἀναμιχθη μέ τούς ἄλλους καί χαθη. Ὅπως χάθηκαν μεγαλύτεροί του λαοί. Σουμέριοι, Χιττίτες καί τόσοι άλλοι, ἀναμιχθέντες είτε μέ τούς Μήδους καί τούς Πέρσες, είτε μέ τούς Αίγυπτίους. Ἡ φιλοσοφία του, δηλαδή ἡ θρησκεία του, γιατί ὁ Ἰουδαϊος ἐσυγχώνευσε μέσα στή θρησκεία καί φιλοσοφία, καί λογοτεχνία, καί ποίηση, καί τέχνη, ἀκόμα καί κράτος, εἶναι ὅτι ὁ Θεός εἶναι ἔνας, ἡγέτης ἐθνικός τῶν Ἱεβραίων, καί ὁ ἄνθρωπος πολεμιστής τοῦ Θεοῦ γιά νά διατηρήση στούς αίῶνες τό ἔθνος του ξεχωριστά ἀπό ὅλα τά ἄλλα. Ὁ Ἰουδαϊος, καί κατ ἐπέκταση καὶ ὁ κάθε ἄνθρωπος, ὁ ὁποῖος ὀφείλει πρῶτα νά γίνει σάν «Ἰουδαϊος» εἶναι μόνιμος στρατιώτης τοῦ Θεοῦ χωρίς κανέναν άλλο σκοπό πάνω στή γῆ, παρά μόνο νά κυριαρχήση καί νά φέρη τή βασιλεία τοῦ Θεοῦ, δηλαδή τοῦ ἀρχηγοῦ τοῦ κράτους του, πάνω στή γῆ. Ἡ ἀντίληψη αὐτή τόν κάνει βέβαια ἔξυπνο καί Ικανό καί δραστήριο, τόν κάνει ὅμως συγχρόνως καὶ σκληρό, σκληρόκαρδο, έγωϊστή καί συμφεροντολόγο. (Νοέμβριος 1979).

#### 2. ΠΕΡΙ ΙΣΡΑΗΛ

Νέα Καστοριά: Σέ σχόλιο τοῦ «Καστοριανοῦ»: «Μέ πολλούς τρόπους καλλιεργεῖται κάποια άντιπάθεια έναντίον τοῦ Ἰσραήλ πού ἔγινε κράτος σύγχρονο ἐκ τοῦ μηδενός κι οἱ ἐπιστήμονές του πέτυχαν ν΄ ἀνθίσουν καί οἱ ἔρημοι. ᾿Αντιπαθοῦν τό Ἰσραήλ πώς τάχα ἐνισχύεται ἀπ΄ τήν ᾿Αμερική. Μά ἡ ἀμερικάνικη βοῆθεια (ὅση καί νἆναι) εἶναι πιό μεγάλη ἀπ΄ τά ἀμύθητα κέρδη τῶν πετρελαίων πού μονοπωλοῦν οἱ "Αραβες; Ποιός φταίει ἄν μερικοὶ σεϊχηδες, ἀγιοτολάχ, ἐμίρηδες ἤ δικτατορίσκοι καταβροχθίζουν τά δισεκατομμύρια διατηροῦντες χαρέμια καὶ στόλους ἀπό λιμουζίνες καὶ βάζουν νά σκοτώνονται οἱ ξηπόλυτοι μέ τούς 'Εβραῖους; Γιατί δέν ἀνοίγουν τά πουγγιά τους νά βοηθήσουν τούς Παλαιστινίους πού ζοῦνε σέ σκηνές;» (3/11)



΄Ο Πάπας Ἰωάννης — Παῦλος Β΄ ἀπολαμβάνει τό κονσέρτο πού ἔδωσαν πρός τιμήν του σπουδαστές κλασικῆς, κατά τήν ἄφιξή του στό Σικάγο.



'Ο Έντουαρντ Κέννεντυ ὑποδέχεται τόν Πάπα Ἰωάννη στή Βοστώνη. 'Αριστερά ἡ σύζυγος τοῦ 'Αμερικανοῦ Προέδρου τῶν ΗΠΑ κ. Ροζαλίν Κάρτερ.

# Ίσραηλίτες καί Καθολικοί συμμερίζονται μιά «κοινή ἀποφασιστικότητα» γιά τήν κατάργηση τῶν διακρίσεων.

Ό Πάπας 'Ιωάννης — Παῦλος Β΄ διεκήρυξε κατά τήν πρόσφατη περιοδεία του στίς 'Ηνωμένες Πολιτεῖες (Νέα 'Υόρκη, 3 'Οκτωβρίου), ὅτι οὶ 'Ισραηλίτες καί οὶ Καθολικοί συμμερίζονται «μιά κοινή ἀποφασιστικότητα γιά τήν κατάργηση κάθε μορφῆς ἀντισημιτισμοῦ καί διακρίσεων».

Ή παραπάνω δήλωση τοῦ Πάπα ἐγένετο στό τέλος τῆς ὁμιλίας του στό Battery Park τοῦ Manhattan, ἐνώπιον ἐνός ἀκροατηρίου 50.000 ἀτόμων. Ἡτενίζοντας τό Ἅγαλμα τῆς Ἑλευθερίας, ὁ Ποντίφηκας ἀπηύθυνε ἕνα Ιδιαίτερο μήνυμα πρός τήν ἡγεσία τῆς Ἱσραηλιτικῆς Κοινότητας καί τόν Δήμαρχο τῆς πόλεως, κ. Edward Koch, ὁ ὁποῖος συνόδεψε τόν Πάπα καθ' ὅλη τή διάρκεια τῆς διημέρου ἐπισκέψεώς του στή Νέα Ὑόρκη.

Συγκεκριμένα, ὁ Πάπας εἶπε:

«'Απευθύνω Ιδιαίτερο χαιρετισμό πρός τούς παρευρισκόμενους έδῶ ἡγέτες τῆς Ίσραηλιτικῆς Κοινότητος, ἡ παρουσία τῶν ὁποίων μὲ τιμὰ Ιδιαίτερα. Πρίν μερικούς μῆνες συνάντησα στή Ρώμη, μία παγκόσμια ἐπιτροπή Ίσραηλιτῶν ἐκπροσώπων. Τότε, ἐνθυμούμενος τίς πρωτοβουλίες καί τίς δραστηριότητες πού ἀκολούθησαν τήν Δεύτερη Διακήρυξη τοῦ Βατικανοῦ, ὑπό τόν προκάτοχό μου Παῦλο ΣΤ', ἐδήλωσα ὅτι οΙ δύο κοινότητές μας σχετίζονται καί συνδέονται στενά στήν Ίδια τή βάση τῶν ἀντίστοιχων θρησκευτικῶν τους ταυτοτήτων καί ὅτι πάνω σέ αὐτή τή βάση ἀναγνωρίσαμε ἀμφότεροι, μὲ ἀπόλυτη διαύγεια, πώς ἡ ὁδός στήν ὁποία πρέπει νά πορευθοῦμε είναι ἐκείνη τοῦ ἀδελφικοῦ διαλόγου καί τῆς καρποφόρου συνεργασίας.

Χαίρομαι νά έπιβεβαιώσω ὅτι αὐτή ἡ ὁδός ἀκολουθήθηκε ἐδῶ στίς Ἡνωμένες Πολιτεῖες ἀπό μεγάλα τμήματα ἀμφοτέρων τῶν κοινοτήτων, ἀπό τίς ἀντίστοιχες ἡγεσίες τους καί τά ἐκπροσωπευτικά τους σώματα. Πολλά κοινά προγράμματα μελετῶν, ἀμοιβαίας γνωριμίας καί κατανοήσεως, μία κοινή ἀποφασιστικότητα στήν ἀπόρριψη κάθε μορφῆς ἀντισημιτισμοῦ καί διακρίσεων καί διάφορες μορφές συνεργασίας γιά τήν πρόοδο τοῦ ἀνθρώπου, ὅπου αὐτή ἐκφράζεται μέσα ἀπό τήν κοινή μας βιβλική κληρονομιά, δημιούργησαν Ισχυρούς καί μόνιμους δεσμούς μεταξύ Ἱσραηλιτῶν καί Καθολικῶν.

Σάν ἔνα ἄτομο πού στήν, πατρίδα μου συμμερίσθηκα τίς ταλαιπωρίες τῶν ἀδελφῶν σας, σᾶς χαιρετίζω μέ μιά λέξη παρμένη ἀπό τήν ἐβραϊκή γλώσσα: Σαλώμ. Ἡ εΙρήνη πάντα μαζί σας».



#### Μνημόσυνο στήν Χαλκίδα γιά τόν συνταγματάρχη Μ. Φριζή

Τήν Κυριακή 2 Δεκεμβρίου και ώρα 11π.μ., ή Τσραηλιτική Κοινότης Χαλκίδος ώργάνωσε στήν Τερά Συναγωγή τῆς πόλεως μνημόσυνο γιά τόν ἡρωϊκό συνταγματάρχη Μ. Φριζῆ, πού εἶχε γεννηθῆ στήν Χαλκίδα. Μίλησε, γιά τήν προσφορά τοῦ Μ. Φριζῆ στόν ἐλληνοϊταλικό πόλεμο, ὁ λογοτέχνης κ. Ίωαν. Μανίκας.

#### 'Ο πρέσβυς τῆς Ἱσπανίας στήν Ἱσραηλιτική Κοινότητα Θεσσαλονίκης

Τήν Ίσραηλιτική Κοινότητα Θεσσαλονίκης, ἐπισκέφτηκαν ὁ πρεσβευτής τῆς Ἱσπανίας στήν Άθήνα κ. Μανουέκο Ντέ Λεσέα καί ὁ πρόξενος κ. Ντέ Λός Άρκος. Τούς ἐπίσημους ξένους καλωσόρισε ὁ πρόεδρος τῆς Κοινότητος κ. Λ. Μπενμαγιόρ. Ὁ κ. πρεσβευτής πρόσφερε στήν Κοινότητα μιά σειρά Ισπανικῶν βιβλίων γιά τόν ἐμπλουτισμό τῆς βιβλιοθήκης της. Ἐπακολούθησε δεξίωσις.

#### Βιβλία σέ σχολεῖα δώρησε ἡ Ἱσραηλιτική Κοινότης Θεσσαλονίκης

Στά πλαίσια τῆς μορφωτικῆς της δραστηριότητος καί μέ τήν εὐκαιρία τοῦ «ἔτους τοῦ παιδιοῦ» ἡ Ίσραηλιτική Κοινότητα Θεσσαλονίκης δώρησε ἀπό μιά έγκυκλοπαίδεια καί μιά σειρά βιβλίων στό 2ο δημοτικό σχολεῖο 'Αμπελοκήπων, στό 101ο δημοτικό σχολεῖο Ξηροκρήνης καί στό 2ο δημοτικό σχολεῖο Πολίχνης. 'Η δωρεά ἔγινε στή μνήμη τῶν 10.000 Ισραηλιτοπαίδων τῆς Θεσσαλονίκης πού έξοντώθηκαν ἀπό τοὺς ναζί.

#### Έκδηλώσεις τῆς ἐβραϊκῆς νεολαίας `Αθηνῶν

Τήν Τετάρτη 24 'Οκτωβρίου γιορτάσθηκε, στό Κοινοτικό Κέντρο, ἡ ἐπέτειος τῆς 28ης 'Οκτωβρίου. 
Ή ἐκδήλωση ὀργανώθηκε ἀπό τήν Ε.Ν.Α. πού προσπάθησε μέσα ἀπό ποιήματα καί τραγούδια νά προβάλει καί νά ὑμνήσει τόν ἄγνωστο άφανή ἤρωα, στόν ὁποῖο ἦταν ἀφιερωμένη ἡ βραδυά. Μέ Ιστορική ἀκρίβεια πέρασαν μπροστά ἀπ' τό κοινό ὁ πόλεμος, ἡ κατοχή, ἡ ἀπελευθέρωση, ὁ ἀγώνας, ὁ θάνατος, ἡ ἀνάσταση καί ἡ περισυλλογή.

 Τήν Κυριακή 11 Δεκεμβρίου ἔγινε ἡ πρώτη ἐκδρομή στήν Ζαχλωροῦ. Ἑλαβαν μέρος 37 νέοι καί, συνδυάζοντας τό ἀστείρευτο κέφι μέ τήν καταπληκτική φύση, πέρασαν μιά ἀξέχαστη μέρα.

 Τήν Παρασκευή 16 Δεκεμβρίου ἔγινε τό πρῶτο Καμπαλάτ Σαμπάτ, ὅπου ὁ ἀριθμός τῶν συμμμετοχῶν ἦταν πρωτοφανής. Πρώτη φορά μαζεὕτηκαν α! σίως 50, γύρω ἀπό ἔνα τεράστιο χαρούμενο τραπέζι μέ πολύ κέφι καί χορό.

#### Έβραιοελληνικοί θρήνοι

Στίς 11 'Οκτωβρίου 1979 ξλαβε χώρα στά Γιάννενα, στήν αΐθουσα τῆς 'Εταιρείας 'Ηπειρωτικῶν Μελετῶν, τό Δ' Πανελλήνιο Συνέδριο Λαογραφίας τῆς Β. 'Ελλάδος.

Μεταξύ τῶν ὁμιλητῶν, πού παρουσίασαν πρωτότυπες και ἄκρως ἐνδιαφέρουσες ἐργασίες, ἦταν καί ὁ ὁμόθρησκος μελετητής κ. Ἱωσήφ Μάτσας, ἀπό τά Γιάννενα, ὁ ὁποῖος ἀναφέρθηκε σέ τρεῖς ἐβραιοελληνικούς θρήνους.

Νεώτερες ἔρευνες σὲ ἐβραϊκά χειρόγραφα, ἀνέφερε ὁ κ. Μάτσας, ἀποκάλυψαν τρεῖς ἄγνωστους ἐβραιοελληνικούς θρήνους γιά τήν ἄλωση τῆς Ἱερουσαλήμ, παρόμοιους μὲ ἐκείνους πού ἔχουν δημοσιευθεῖ τό 1901. Ἡποτελοῦνται ἀπό δεκαπεντασύλλαβους δημοτικούς στίχους σὲ καθαρή ἐλληνική γλώσσα; μὲ ἐλάχιστα στοιχεῖα τοῦ κερκυραϊκοῦ Ιδιώματος καί μὲ λίγες ἐβραϊκές λέξεις. ΟΙ θρῆνοι αὐτοί λέγονταν στίς Συναγωγές τῶν ἐλληνοφώνων ἐβραϊκῶν Κοινοτήτων τήν 9η τοῦ μήνα Αβ, ἐπέτειο τῆς ἀλώσεως τῆς Ἱερουσαλήμ.

Στό σύνολό τους οἱ θρῆνοι ξεχωρίζουν σέ τρεῖς κατηγορίες:

- α) Δυό καθαρά λαϊκά μοιρολόγια γιά τό χαμό τῶν παλλικαριῶν καί τῶν άγαπημένων προσώπων, πού μέ τήν προσθήκη λίγων στίχων παίρνουν άλληγορικό χαρακτήρα καί θρηνοῦν τό πέσιμο τῆς 'Ιερουσαλήμ.
- β) Δυό Ιστορικοί θρῆνοι, πού περιγράφουν τήν πολιορκία τῆς Ἱερουσαλήμ, τό κάψιμο τοῦ Ναοῦ καί τά δεινά τοῦ ἐξόριστου ἐβραϊκοῦ λαοῦ, ἐπηρεασμένοι ἀπό θρήνους γιὰ ἀλώσεις βυζαντινῶν πόλεων, καί

# XPONIKA אוכרונות

Έκδότης: τό Κ.Ι.Σ. έκπροσωπούμενον ύπό τοῦ Προέδρου του κ. Ἰωσήφ Λόβιγγερ, ὁ ὁποῖος εἶναι καί ὑπεύθυνος συμφώνως τῷ νόμῳ (Πειραιῶς 46 - Ἀθῆναι).

Έπιμέλεια έκδόσεως: Νῖκος Τσαπίδης, μέλος τῆς Ἐνώσεως Συντακτῶν Περιοδικοῦ Τύπου. Υπεύθυνος φωτοσυνθέσεως: Κατσαούνης ΕΠΕ Σπ. Δοντᾶ 10, 'Αθῆναι

ΤΕΥΧΟΣ 24 • ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 1979 • ΚΙΣΛΕΒ 5740

 Ἡ ἀναδημοσίευσις κειμένων εἶναι ἐλευθέρα, μέ τήν προϋπόθεσι ὅτι θά ἀναφέρεται ἡ πηγή: Περιοδικό «Χρονικά», Κεντρικοῦ Ἱσραηλιτικοῦ Συμβουλίου.  γ) Τρεῖς καθαρά ἐβραϊκοί θρῆνοι, πού ἀναφέρονται σέ θλιβερά ἐπεισόδια τῆς πολιορκίας τῆς Ἱερουσαλήμ καί τῆς ἐξορίας.

Ή σύνθεσή τους τοποθετεῖται στό δεύτερο μισό τοῦ 15ου αΙώνα.

Ό κ. Ι. Μάτσας παρουσίασε κατά τήν όμιλία του ἔνα θρῆγο ἀπό 45 στίχους τῆς πρώτης κατηγορίας, πού ἀποτελεῖ τήν σύνθεση ἀπό ἀποσπάσματα γνωστῶν κι ἀγνώστων δημοτικῶν τραγουδιῶν καί ἐπιχείρησε τήν ἀνάλυση τῶν ἀποιχείων πού τόν συνθέτουν καί τήν ἀνεύρεση τῶν ἐλληνικῶν ἐπιδράσεων στά λαϊκά ἐβραϊκά μοιρολόγια.



Τό τρεμούλιασμα τοῦ ζωγράφου στήν ἐπαφή μέ τό πινέλο. Ἡ διάσπαση τῶν χρωμάτων. Ἡ ἀδιάκοπη πάλη μέ τό καναβάτσο. Τό ξεκίνημα γιά μιά περιπέτεια πού μπλέκεται μέ τήν ἔρευνα γιά τό ἄγνωστο μέχρι τήν τελική κατάκτηση κάθε ρυθμοῦ. Αὐτοί εἶναι οἱ στόχοι μου στή ζωγραφική. Ἑξύμνηση, τραγούδια χαρᾶς, παλμός στήν μελωδία. Αὐτά εἶναι γιά μένα ζωγραφική.

MOSHE ROSENTHALIS

Μέ αὐτά τά λόγια παρουσιάζει τό ἔργο του ὁ MOSHE RO-SENTHALIS, ἔνας ἀπό τούς ἀξιολογότερους Ἱσραηλινούς ζωγράφους, ἡ παρουσίαση τῶν ἔργων τοῦ ὁποίου ἔγινε στό Κοινοτικό Κέντρο, ἀπό 19 - 30 Νοεμβρίου.

#### ΚΑΤΩ ΑΠΟ ΤΗΝ ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΔΡΑΣΗ

ΣΥΝΕΧΕΙΑ ΑΠΟ ΤΗ ΣΕΛΙΔΑ 7

σέ πραγματικότητα, συγκεντρώνοντας 995 έργα, που άντιπροσώπευαν δ.τι πιό ώραῖο είχαν νά ἐπιδείξουν ὅλοι οὶ λαοί. 'Αλλά, πρόσθεσε, ότι τά βιβλία μέ τή μεγαλύτερη άξία, τά πέντε τοῦ Μωϋση έλειπαν ἀπό τή συλλογή. 'Ακριβώς τότε γι αὐτόν τόν λόγο ὁ Πτολεμαῖος ὁ Φιλάδελφος θά ἔστειλε ἔναν πρεσβευτή του στόν μεγάλο άρχιερέα γιά νά τοῦ ζητήση ἀντίγραφα τῶν βιβλίων αὐτῶν, καί νά τόν παρακαλέση νά συνοδεύωνται άπό σοφούς Ικανούς νά τά μεταφράσουν στήν έλληνική γλώσσα. Ο άρχιερέας θά θέλησε νά iκανοποιήση τίς έπιθυμίες τοῦ ἄρχοντα καί θά τοῦ ἔστειλε, ἐκτός ἀπό ἔνα ἀντί-

> Ή παγκόσμια μέρα τῆς Βίβλου ἀφιερωμένη στόν Korczak

Μέ τήν εὐκαιρία τοῦ "Έτους τοῦ Παιδιοῦ, ἡ ΧVΙ Παγκόσμια 'Ημέρα τῆς Βίβλου, πού γιορτάζουν κάθε χρόνο οἱ Κυρίες τῆς 'Ισραηλιτικῆς Κοινότητος 'Αθηνῶν, ἦταν ἀφιερωμένη στό διακεκριμένο φιλόσοφο, γιατρό καί παιδαγωγό Janusz Korczak.

Ό Κοιτ το παιδί κι ενα μεγάλο μέρος ἀπό τίς ἐμπνευσμένες ἰδέες του κωδικοποιήθηκαν στή Διακήρυξι τῶν Δικαιωμάτων τοῦ Παιδιοῦ, τοῦ ΟΗΕ. Τό 1978, μὲ τήν εὐκαιρία τῶν 100 χρόνων ἀπό τήν γὲννησί του, ἡ ΟΥΝΕΣΚΟ τόν ἀνέφερε στό Παγκόσμιο Ἡμερολόγιο Ἐπετείων, σάν ἐλαχίστη ἀναγνώρισι στήν προσφορά του στό παιδί.

Ή ἐκδήλωσις ἔγινε τήν Δευτέρα 3 Δεκεμβρίου, ὥρα 7. 30 μ.μ., στό Πνευματικό Κέντρο (Βησσαρίωνος 9). Μίλησαν οὶ κυρίες Ζ. Μπενβενίστε, Γκ. Καπόν καί Φλ. Μιχαέλ.

γραφο τῆς Τορά και ἐβδομήντα δύο γραφείς, οἱ όποῖοι θὰ ἔγιναν δεκτοί μέ μεγαλοπρέπεια καί τιμές άπό το βασιλιά καί τούς αὐλικούς του, οΙ ὁποῖοι έμειναν κατενθουσιασμένοι από την άμεση άνταπόκριση τοῦ άρχιερέα. Μετά τίς γιορτές οἱ ἐβδομήντα δύο ξεκίνησαν άμέσως τίς προσπάθειες γιά τό έργο πού είχαν άναλάβει, και τό όποιο ήταν δυσχερέστατο, αν λάβει κανείς ὑπ' όψη του ότι δέν είχαν ούτε πρότυπα ούτε λεξικό. Στό νησί τῆς Πάρου, δίπλα στό ένα άπό τά έφτά θαύματα τοῦ κόσμου τόν φάρο τῶν 180 μετρων πού οἰκοδομήθηκε έπι Πτολεμαίου - ὁ καθένας άπό αὐτούς ἐργάστηκε τελείως μόνος του κλεισμένος σέ ένα κελί. 'Η άντιπαράθεση έβδομήντα δύο κειμένων πού άποκάλυψε μιά άπόλυτη καί έκπληκτική ταύτιση, έδωσε την έλληνική μετάφραση, πού γι' αὐτόν τόν λόγο όνομάστηκε «SEPTUAGINTA», «EBAOMHKON-

Μέ αὐτόν τόν τρόπο, κείμενα ποῦ, μέχρι τότε, εἶχαν διατηρηθῆ στή μητρική τους γλώσσα καὶ διαφυλαχθῆ ἀπό ἔνα καὶ μοναδικό λαό, ξαφνικά βρέθηκαν νά εἶναι ἀπόλυτα καταληπτά στή διάθεση τὧν ἄλλων λαὧν. Ἡ πύλη, ποῦ μὲ τόση προσοχή εἶχε φυλαχτῆ, βρισκόταν όρθάνοιχτη, ὥστε νά δώση εἴσοδο στίς «σκηνές τοῦ Σίμ», δηλαδή εἴσοδο στό πνεὖμα τῆς Βἰβλου.

Η Ἰουδαία ἀνῆκε στό βασίλειο τῶν Πτολεμαίων γιά περισσότερα ἀπό 100 χρόνια. Στή συνέχεια οΙ Σελευκίδες κατόρθωσαν νά έξαπλωθοῦν πρός τόν Νότο, πράγμα πού ἀπό καιρό ἐπιθυμοῦσαν. ὙΑφοῦ νίκησαν τόν Πτολεμαῖο τόν Ε΄ στίς ἐκβολές τοῦ Ἰορδάνη ποταμοῦ, τό 195 π.Χ., ὁ ἸΑντίοχος ὁ Γ΄, πού ἐπονομάστηκε Μεγάλος, ἔκανε θριαμβευτικά τήν εἴσοδό του στήν Παλαιστίνη κι ἡ Ἰουδαία ἄλλαξε ἀφέντη γιά μιά ἀκόμα φορά.

'Ο λαός τῆς θεοκρατιας δέχεται όλο και περισσότερο τήν έπιρροή νέων Ι-δεῶν. «'Ο 'Ιάσων, μόλις ἀπέκτησε Ι-σχύ, ἔστρεψε τό λαό του στήν πρακτική ζωή τῶν 'Ελλήνων. 'Ιδρυσε ἔνα γυμναστήριο στούς πρόποδες τῆς 'Α-κρόπολης, καί διάλεξε γιά νά όργανώση τούς καλύτερους ἀπό τούς νέους. Λόγω τῆς ἀσέβειας τοῦ 'Ιάσωνα... ὁ ἐλληνισμός εἶδε τόσο καλές μέρες καί τά παγανιστικά ἤθη έξαπλώθηκαν τόσο πολύ, πού οΙ Ιερεῖς ἔχασαν τό ζῆλο τους γιά τό ἔργο τους, περιφρονοῦσαν

τίς θυσίες και έτρεχαν στο γυμναστήριο» (2 Μακκαβαΐοι, IV, 10, 12 - 14.)

Θά ἀναρωτηθή κανείς γιατί ὁ άθλητισμός ήταν δυνατόν νά μήν άρεση στόν Θεό τῶν Ἰουδαίων. Εἶναι γεγονός άτι ή τεχνική τῶν άθλημάτων ἐκεῖνο τό. καιρό, διέφερε άπ' αὐτή πού γνωρίζουμε, και όχι σ' ό,τι άφορᾶ τίς άσκήσεις πού έχουν μείνει οΙ ίδιες περίπου έδῶ καί 2.000 χρόνια, άλλά σέ ὅτι άφορᾶ την ένδυμασία ή καλύτερα της τέλειας ἀπουσίας της. Διότι, γιά νά μποροῦν νά άσκοῦνται οΙ Έλληνες γυμνώνονταν τελείως και έκαναν άπλώς στό σώμα τους μιά έπαλειψη με λάδι. Αὐτή λοιπόν ή γύμνια σκανδάλισε τούς εύσεβείς Έβραίους και φάνηκε σάν μιά πρόκληση σε αύτούς πού πίστευαν στή διαφθορά τῆς φύσης καί τοῦ ἀνθρώπινου σώματος. Έπι πλέον τα άθλήματα αὐτά γίνονταν μόλις μερικά βήματα μακρυά ἀπ' το Ναδ... 'Αλλά κι αὐτό δέν είναι όλο: πολύ σύντομα Έβραῖοι άθλητές ἔπεσαν σέ πολύ σοβαρές παραβάσεις τοῦ νόμου: «Προσπάθησαν νά μή διαφέρουν από τούς "Ελληνες στό σημείο έκείνο τού σώματος, που κάθε Έβραῖος διαφέρει ἀπό τούς ὑπολοιπους άντρες, άρνήθηκαν δηλαδή τήν περιτομή τους» (Ι Μακκαβαΐοι, Ι, 16). Στήν πραγματικότητα, λόγω τῆς περιτομής τους, τους κοροϊδευαν καί τους ύπέβλεπαν, όταν συμμετείχαν σε άγωνες πού γίνονταν έξω άπό τήν χώρα, όπως, γιά παράδειγμα, στούς άγῶνες τῆς Τύρου, οΙ ὁποῖοι κατά τή Βίβλο γινονταν κάθε 5 χρόνια. (2 Μακκαβαΐοι. ΙΥ 18). Υπέφεραν τόσο πολύ ἀπ' αὐτό τό φθόνο, πού χρησιμοποιούσαν κάθε τέχνασμα πού μπορούσαν νά φανταστοῦν άρκεῖ νά γλύτωναν.

Γιά δεύτερη φορά, ὁ μεγάλος πειρασμός του γυμνού είσχωρούσε στήν Ίουδαία. Ύπῆρξε τό κύριο χαρακτηριστικό τῶν θεοτήτων τῆς γονιμότητας τῆς χώρας τῆς Χαναάν. Καί νά πού τό καλλιεργούσαν στά γυμναστήρια καί στά στάδια πού ίδρύονταν σ' όλη τη χώρα. Πρέπει νά σημειώσουμε ότι δινόταν στήν έξάσκηση τοῦ σώματος τότε μιά σημασία πολύ πιδ βαθειά άπό αὐτή πού ἀποδίδουμε σήμερα στά άθλήματα. Έπρόκειτο γιά άγωνίσματα πολιτιστικής φύσης, άφιερωμένα στούς ξένους θεούς Δία καί 'Απάλλωνα. Κάτω ἀπ' αὐτές τίς συνθῆκες ἡ ἀντίδραση τῶν πιστῶν δέν μποροῦσε παρά νά είναι βίαιη, κι άκόμα περισσότερο γιατί οΙ νέοι άφέντες, οΙ Σελευκίδες, έκαναν ὄ,τι μποροῦσαν γιά νά τήν προκαλέσουν.

> 'Από τό βιβλίο τοῦ W. KELLER «'Η Βίβλος βγαλμένη ἀπό τῆν δμμο» ('Εκδοση Plon, 1975).



Δένδρον ζωῆς εἶναι ή Τορά... (Παροιμ. 3:18)